

www.KitaboSunnat.com





#### بسرانهاارجمالح

### معزز قارئين توجه فرمانين!

كتاب وسنت داث كام پردستياب تمام اليكثرانك كتب .....

- مام قاری کے مطالع کے لیے ہیں۔
- 🛑 مجلس التحقيق الاسلامي ك علائ كرام كى با قاعده تقديق واجازت ك بعداك ود (Upload)

کی جاتی ہیں۔

وعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڑ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹرانک ذرائع سے محض مندر جات نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

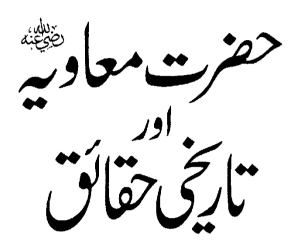
#### ☆ تنبيه ☆

- 🛑 کسی بھی کتاب کو تجارتی یادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- ان کتب کو تجارتی یادیگرمادی مقاصد کے لیے استعال کرنااخلاقی، قانونی وشر عی جرم ہے۔

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل كتب متعلقه ناشرین سے خرید كر تبلیغ دین كی كاوشوں میں بھر پور شركت افقار كریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتیم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com



حضرت مولانا مُفتى مُحِدّ تَقَى عُثَانَى صاحبَ لِظَنَّهُ

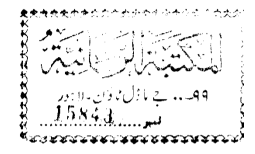
moodicare Schooling www





2112 B

## جمار هوق ملكيت بحق مِرْجَعْتُ الْفِيلِ الْفِيلِ الْفَالْفِيلُ الْفِيلُ الْمُحْقِيلُ مَحْفُوظ مِن



باهتمام : جُحِيَّاكُ شِيْتًا أَثِّنَا أَبُّتَى

طبع جدید: محرم ۱۳۲۸ ه - جنوری ۲۰۰۷ء

مطبع : زمزم پریننگ بریس کراچی

ناشر : مِنْكَبَيْنَهُ وَالْفِرُاتِ الْحِيَّا

فون : 5031566 - 5031566

i\_maarif@cyber.net.pk : اى ميل

ملنے کے پتے:

فون: 5031566 - 5031566

فون: 5049733 - 5032020

## ترتثب

حصيراول

ح**ضرت معاویّیهٔ اور خلافت ملوکیت** (حضرت معاوی**ی**ٔ پراعتراضات کاعلمی جائزه) مولانا محرتقی عثانی

حصيه دوم

حضرت معاویی اور خلافت ملوکیت ("ترجمان القرآن لاہور" کے اعتراضات کا جواب) مولانا محر تقی عثانی

تصهره م حضرت معاویتی شخصیت ، کردار اور کارنام (حضرت معاویتی کی سیرت مناقب) مولانامحمود اشرف عثانی

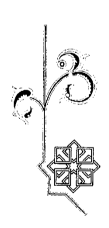
## فهرست مضامين

| صفحةنمبر | عنوان                                                 |
|----------|-------------------------------------------------------|
| 9        | حرفي آغاز                                             |
|          | حصهاوّل                                               |
| H        | حضرت معاوية اور خلافت وملوكيت                         |
|          | (حضرت معاویةٌ پراعتراضات کاعلمی جائزه)                |
| 10       | بحث کیوں چھیٹری گئی؟                                  |
| rı       | - بدعت كا الزام                                       |
| ۲٦       | ۱- نصف دیت کا معاملہ                                  |
| اسم      | ٣- مال غنيمت ميں خيانت                                |
| ٣٩       | عضرت على پرسبَ وشتم                                   |
| ۵۱       | تتلحاقِ زياد                                          |
| 75       | گورنرول کی زیادتیال                                   |
| ۷۵       | نضرت حجر بن عدک ٔ کافتل                               |
| I+A      | تضرت معاوید کے زمانے میں اظہار رائے کی آزادی          |
| 111      | <u>زید کی ولی عهدی کا مئله</u>                        |
| 110      | الی عبد بنانے کی شرعی حیثیت                           |
| fiΛ      | کیا حضرت معاویةً بزید کوخلافت کا اہل سمجھتے تھے؟      |
| 179      | خلا <b>فت</b> ہزید کے بارے میں صحابہؓ کے مختلف نظریات |

| مجى حقائق | اورتار-                               | حصرت معاوية             |
|-----------|---------------------------------------|-------------------------|
| صفحهنمبر  | عنوان                                 |                         |
| 179       |                                       | حضرت مغيره بن شعبهً     |
| IMM       | لے میں'' برعنوانیان''                 | یزید کی بیعت کے سلسے    |
| IMA       |                                       | حضرت حسين كا موقفه      |
| 114       |                                       | چند اُصولی مباحث        |
| 11-9      |                                       | عدالت ِ صحابة كا مسئله. |
| الدلد     |                                       | تاریخی روایات کا مسًا   |
| ۱۵۳       | بر حکومت کی صحیح حیثیت                | حضرت معاویة کے عہ       |
| ۸rì       |                                       | ایک ضروری بات           |
|           |                                       |                         |
|           | حصيه دوم                              |                         |
| اکا       | رت معاويةٌ اور خلافت وملوكيت          | <i>'</i>                |
|           | بان القرآن لا ہور'' کے تبھرے کا جواب) | z,;")                   |
| 140       |                                       | مجموعی تأثرات           |
| 141       |                                       | بدعت كا إلزام           |
| 19+       |                                       | نصف دیت کا معاملہ       |
| 191       |                                       | ايك دِلچيپ غلطى         |
| 199       |                                       | مال غنيمت مين خيانية    |
| r•0       |                                       |                         |
| 119       |                                       | استلحاقِ زياد           |
| 777       |                                       | ابنِ غيلان كا واقعه     |
| rr•       |                                       | گورنروں کی زیاد تیار    |
| ۲۳۸       |                                       | حجر بن عديٌّ كاقتل      |

| في حقا ك <u>ق</u> | اورتاریَّ                               | حضرت معاويةٌ                           |
|-------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| صفحه نمبر         |                                         | عنوال                                  |
| <b>۲</b> ۳۷       |                                         | ایک ضروری گزارش                        |
| ۲۵۰               |                                         | يزيد کی ولی عهدی                       |
| rar               |                                         | <u>.</u>                               |
| <b>۲</b> ۲•       |                                         | حضرت معاويةٌ اور فتق و بغاوت<br>په     |
| ۲۲۳               |                                         | جنگ ِ صفین کے فریقین کی صحیح حیثیت     |
| 120               | •••••                                   | آخری گزارش                             |
|                   |                                         |                                        |
|                   | وم                                      | حقيه                                   |
|                   | عاوي <sub>ي</sub> ٌ                     | حفزت م                                 |
| r∠9               | اور کارنا ہے                            | شخصیت، کر دار ا                        |
| ۲۸۲               | *************************************** | 5                                      |
| የለሰ               | *************************************** | and the                                |
| <b>r</b> \^       |                                         | آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے ساتھ تعلق |
| ۲۸۸               | *************************************** | حفزت معاویهٔ صحابهٔ کی نظر میں         |
| <b>19</b> 1       |                                         | حضرت معاويةٌ تابعينٌ كي نظر ميں        |
| <b>19</b> 7       |                                         | سواخ                                   |
| P* (*             |                                         | غزوات                                  |
| ۳۰۵               |                                         | سيرت                                   |
| ۳۰۵               | •••••                                   | حکمرال کی حیثیت ہے                     |
| <b>1</b> "1 +     |                                         | حفزت معاویةً کے روز مرّہ کے معمولات.   |
| <b>1</b> 11       |                                         | حلم، بُر د باری اور نرم خو ئی          |
| سواسو             |                                         | عفو و درگز ر اورحسن اخلاق              |

|              | اور تاریخ                               | ٨                       | حضرت معاويةً              |
|--------------|-----------------------------------------|-------------------------|---------------------------|
| سفحهنمبر     | ,                                       | عنوان                   |                           |
| ria          |                                         |                         | عشق نبوی                  |
|              |                                         |                         |                           |
|              |                                         | •••••                   |                           |
| ٣19          |                                         |                         | سادگی اور فقر و استغناء . |
| ۳۲۰          | ••••••                                  |                         | علم و تفقه                |
| ۳۲۱          |                                         |                         | ظراف <b>ت</b>             |
| ۲۲           | *************************************** |                         | وفات                      |
| <b>*</b> *** | 4,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | .اک شیعه مؤرّخ کا تبمره | آپ کے دور حکومت پر        |



بِنْمِ لِلْهِ ٱلنَّخِمَ لَلِنَّهِيم

### حرف آغاز

حمد وستائش اس ذات کے لئے جس نے اس کارخانۂ عالم کو وجود بخشا اور دُرود وسلام اس کے آخری پیغیرصلی اللہ علیہ وسلم پر جنھوں نے دُنیا میں حق کا بول بالا کیا۔

حضرت معاوید رضی الله عند ان جلیل القدر صحابه میں سے میں جنھوں نے المخضرت صلى الله عليه وسلم كے لئے كتابت وحى كے فرائض انجام دي، حضرت على رضی الله عنه کی وفات کے بعد ان کا دورِ حکومت تاریخ اسلام کے درخشاں زمانوں میں ہے جس میں اندرونی طور پرامن واطمینان کا دور دورہ بھی تھا اور ملک ہے باہر دُشمنوں پر مسلمانوں کی دھاک بیٹھی ہوئی تھی، لیکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے خالفین نے ان پر اعتراضات و الزامات کا بچھ اس انداز ہے انبار لگایا ہے کہ تاریخِ اسلام کا پیہ تابناک زمانہ سبائی برو پیگنڈے کے گرو وغبار میں روبوش ہوکر رہ گیا ہے۔ اس لئے عرصے ہے میری خواہش تھی کہ حضرت معاویہ رضی اللّہ عنہ پر جومشہور اعتراضات کئے گئے ہیں، ان کا واقعات کی روشنی میں جائزہ لے کر اصل حقیقت واضح کی جائے۔ اتفاق ہے اسی دوران مولا نا سیّد ابوالاعلیٰ مودودی صاحب کی کتاب''خلافت وملوکیت'' منظرِعام برآئی، اور اَطراف ملک ہے ہم سے مطالبہ ہوا کہ اس کے بارے میں اپنی رائے پیش کریں۔ اس کتاب میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ یر عائد کئے گئے اعتراضات کو مرتب طریقے ہے کیجا کردیا گیا تھا، چنانچہ کتاب کے اس جھے یر جو حضرت معاویه رضی الله عند سے متعلق تھا، میں نے ماہنامہ"البلاغ" میں ایک سلسلة مضامین تحریر کیا جونو فشطوں پر شاکع ہوا۔

عضرت معاوييًّ اور تاريخي حقالَّل

بحداللہ اسلسلۂ مضامین کو ہر علمی حلقے میں پندیدگی کی نگاہ سے دیکھا گیا،
اور اُب اپنے کرم فرماؤں کے اصرار پر اسے کتابی شکل میں لایا جارہا ہے، میری خواہش تھی کہ کتابی صورت میں لاتے وقت میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی سیرت اور مناقب پر مثبت انداز میں بھی ایک مضمون تحریر کروں، لیکن اپنی گونا گوں مصروفیات میں مجھے اس کا موقع نہیں مل سکا، بالآخر میری فرمائش پر براور زادہ عزیز مولوی محود اشرف صاحب سلّمہ اللہ تعالیٰ نے اس موضوع پر قلم اُٹھایا، اور ماشاء اللہ اس موضوع پر بڑی حسن وخوبی اور سلیقے کے ساتھ ایک جامع مضمون تیار کردیا جوعزیز موضوف کانقش اوّل ہے، اور اِن شاء اللہ ان کے روثن علمی مستقبل کا آئینہ دار۔
موصوف کانقش اوّل ہے، اور اِن شاء اللہ ان کے روثن علمی مستقبل کا آئینہ دار۔
اس طرح یہ کتاب اب محض ایک تقید ہی نہیں ہے، بلکہ اس میں حضرت

اں سرس میں ساب اب ک ایک تعلید ہی ہے ، بعد ان یہ صرف معاویہ رضی اللہ عنہ کی سیرت، آپ کے فضائل و مناقب، آپ کے عہدِ حکومت کے حالات اور آپ پر مخالفین کے تمام بے جا الزامات کا مدلل جواب بھی إن شاء اللہ لل جائے گا، اور مشاجرات صحابہ کے مسئلے میں اہلِ سنت کا معتدل موقف بھی دلائل کے ساتھ واضح ہو سکے گا۔ اللہ تعالی اس حقیر کاوش کو اپنی بارگاہ میں قبول فرمائے اور اسے شکوک وشہبات کے ازالے کا سبب بنائے۔ آمین

محمر تقی عثمانی دارالعلوم کراچی۱۹ ۲۷ ررزیج الاقل ۱۳۹۱ هد

حصهاوّل

حضرت معاویی اور خلافت و ملوکیت (حضرت معادیةٔ پراعتراضات کاعلمی جائزه)

مولانا محمر تقى عثانى

#### بِسْمَ لِللَّهِ النَّخَمَرِ النَّحِيمَ

چند سال پہلے جناب مولانا سیّد ابوالاعلیٰ مودودی صاحب کی جو کتاب ''خلافت وملوكيت' كے نام سے شائع ہوئى ہے، اس كے بارے ميں''البلاغ'' كے اجراء کے وفت سے ہمارے پاس خطوط کا تانتا بندھا رہا ہے، ملک و بیرونِ ملک سے مختلف حضرات اس كتاب كے بارے ميں مارا موقف يو چھتے مى رہتے ہيں۔اب تك ہم نے اس موضوع یر دو دجہ سے کچھ شائع کرنے سے گریز کیا تھا: ایک دجہ تو یہ ہے کہ ''البلاغ'' کا بنیادی مقصد اس قتم کی بحثوں ہے میل نہیں کھاتا، ہماری کوشش روزِ اوّل سے بدر ہی ہے اور اِن شاء الله آئندہ بھی یہی رہے گی که 'البلاغ'' کی تمام تر توجه ان بنیادی مسائل کی طرف رکھی جائے جو بحثیت مجموی پوری اُمتِ مسلمہ کو در پیش ہیں۔ دُوسری وجه بیر تھی که'' خلافت و ملوکیت'' کا جو حصه اس وقت سوالات اور اعتراضات کا محور بنا ہوا ہے، وہ ایک ایسے مسئلے سے متعلق ہے جسے بحث وتحیص کا موضوع بنانا بہ حالات موجودہ ہم کسی کے لئے بھی مناسب نہیں سمجھتے تھے۔ صحابہ کرام رضوان الله علیهم اجمعین کے بارے میں ہمارا اجمالی عقیدہ یہ ہے کہ زمین و آسان کی نگاہوں نے انبیاء علیم السلام کے بعد ان سے زیادہ مقدس اور یا کیزہ انسان نہیں دیکھے،حق وصدافت کے اس مقدس قافلے کا ہر فرد اتنا بلند کردار اور نفسانیت ہے اس فدر دُور تھا کدانسانیت کی تاریخ اس کی نظیر پیش کرنے سے عاجز ہے۔ اور اگر کسی سے مجھی کوئی لغزش ہوئی بھی ہے تو اللہ تعالٰی نے اسے معاف فر ماکر ان کے جنتی ہونے کا اعلان فرمادیا ہے۔ رہ گئی میہ بات کہ ان کے باہمی اختلافات میں کون حق پر تھا؟ اور کس سے کس وفت کیا غلطی سرز د ہوئی تھی؟ سواس فتم کے سوالات کا واضح جواب ق آن کے الفاظ میں یہ ہے:- تِلُكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُمُ مَّا كَسَبُتُمُ وَلَا تُسْئَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ.

ترجمہ: - یدایک اُمت تھی جو گزرگئ، اُن کے اعمال ان کے لئے اور تمہارے اعمال تمہارے لئے، اور تم سے نہ یو چھا جائے گا کہ انہوں نے کیساعمل کیا تھا؟

ان دو باتوں کے پیش نظر ہم اب تک نہ صرف اس موضوع پر قلم اُٹھانے،

ہلکہ ' خلافت و ملوکیت' کا مطالعہ کرنے سے بھی گریز کرتے رہے، لیکن افسوں یہ ہے

کہ اس کتاب کی اشاعت کے بعد وہ فتنہ پوری آب و تاب کے ساتھ کھڑا ہوگیا جس

ہے بچنے کے لئے ہم نے یہ طرزِعمل اختیار کیا تھا۔ پچھلے دنوں اس کتاب کے مباحث

دِینی حلقوں کا موضوع بحث بنے رہے اور اس کے موافق و مخالف تحریروں کا ایک انبار

لگ گیا۔ ادھ ہمیں اس کتاب کے مطالع اور اس کے بہت سے قار کمین سے تبادلہ

ذیال کا موقع ملا تو اندازہ ہوا کہ جن حضرات نے اسے عقیدت اور احترام کے ساتھ پڑھا ہے، ان کے دِل میں الی شدید غلط فہمیاں پیدا ہوگئ ہیں جن کا دُور ہونا ضروری

ہے۔ ان حالات میں اس کے سواکوئی چارہ نہ رہا کہ افراط و تفریط سے ہٹ کر خالص علمی اور تحقیقی انداز میں مسئلے کی حقیقت واضح کردی جائے، اسی ضرورت کا احساس اس مقالے کی شان نزول ہے۔

اس مقالے کو منظرِ عام پر لانے کے لئے ہم نے ایک ایسے وقت کا انتخاب کیا ہے جبکہ اس موضوع پر بحث و مناظرہ کی گرما گرمی دھیمی پڑ رہی ہے اور فریقین کی طرف سے اس کتاب کی جمایت و تر دید میں اچھا خاصا مواد سامنے آ چکا ہے، مقصد صرف یہ ہے کہ اپنے قارئین کو بحث و مباحثے کی اس فضاء سے آزاد ہوکر سوچنے کی وعوت دی جائے جو حقیقت پندی کے جذ ہے کے لئے زہر قاتل ہوا کرتی ہے۔

جن حضرات نے خلافت و ملوکیت کا مطالعہ کیا ہے، ہمارا اصل مخاطب وہ ہیں،اور ہم نہایت دردمندی کے ساتھ بیاً زارش کرتے ہیں کہ وہ اس مقالے کا بحث و مباحثہ کے بجائے اِفہام وتفہیم کے ماحول میں مطالعہ فرمائیں،ہمیں اللہ تعالیٰ کی ذات ے اُمید ہے کہ اگر ان معروضات کو ای جذبے کے ساتھ پڑھا گیا تو یہ مضمون تطویلِ بحث کا سبب نہیں ہے گا بلکہ اِن شاء اللہ افتراق وانتشار کی موجودہ کیفیت میں کمی ہی آئے گا۔

## بحث كيول چھيڙى گئى؟

ہمارے لئے سب سے پہلے تو یہ بات بالکل نا قابلِ فہم ہے کہ اس پُرفتن دور میں مشاجرات ِصحابةً کی اس بحث کو چھیڑنے کا کیا موقع تھا؟ اُمت ِمسلمہ کواس وقت جو بنیادی مسائل در پیش ہیں، اور جتنا بڑا کام اس کے سامنے ہے، مولانا مودودی صاحب یقیناً ہم سے زیادہ اس سے واقف ہوں گے۔ اس اہم کام کے لئے جس یکسوئی اور یک جہتی کی ضرورت ہے وہ بھی کسی ہے مخفی نہیں، کون نہیں جانتا کہ آج کی ؤنیا میں دولت وحکومت پر اورعلمی اور فکری مرکز وں پر ذہنوں میں انقلاب پیدا کرنے والےنشر واشاعت کے ڈور رس رسائل پرتمام تر قبضہ یا ان لوگوں کا ہے جو کھلے طور پر ڈشمنِ اسلام ہیں اور آپس کے ہزارول اختلاف کے باوجود اپنا سب سے بڑا خطرہ اسلام کوسمجھے ہوئے ہیں اور اس کے مقالبے میں متحد ہیں، یا پھریجھ ایسے ہاتھوں میں ہے جومسلمان کہلانے کے باوجودان سے ایسے مرعوب ہیں کہ اسلام کی سب سے بروی خدمت اس کو سمجھتے ہیں کہ اس کو تھینچ تان کر کسی طرح ان آقاؤں کی مرضی کے مطابق بنادیا جائے۔ان حالات میں اسلام ڈشمن عناصر کا مقابلہ کرنے کے لئے اگر کوئی قؤت اہل حق کے پاس ہے تو وہ صرف ان کا باہمی اتحاد وا تفاق اور اجتاعی کوشش ہے۔اس کے لئے کیا پیضروری نہیں کہ آپس کے سابقہ اختلافات کو بھی ایک خاص دائرے میں محدود کرکے ان سب کی پوری طاقت اس محاذ پر صَر ف ہوجس طرف ہے کھلے کفر و الحاد کی ملخار ہے۔اور کیا بیضروری نہیں ہے کہ اس دور میں ملت کی فکری اور عملی توانا ئیاں غیرضروری یا ثانوی اہمیت کے مسائل پر صَر ف کرنے کے بجائے ان بنیادی مسائل پر خرچ کی جائیں جواس وقت عالم اسلام کے لئے زندگی اور موت کے مسائل ہیں۔ جہاں تک اسلام کے نظام خلافت کی تشریح و توضیح کا تعلق ہے، بلاشبہ وہ

وقت کی بڑی اہم ضرورت تھی اور اس موضوع پر مولانا نے بھی'' خلافت وملوکیت'' کے ابتدائی تین ابواب میں بحثیت مجموعی بڑی قابل قدر کوشش فرمائی ہے۔ کیکن موجودہ وقت کی ضرورت کے لئے اتنا واضح کردینا بالکل کافی تھا کہ''خلافت'' کے کہتے ہیں؟ وہ کس طرح قائم ہوتی ہے؟ اس میں مقلّنہ، عدلیہ اور انتظامیہ کے حدودِ اختیار کیا ہوتے ہں؟ اور راعی ورعیت کے تعلقات کی نوعیت کیا ہوتی ہے؟ رہی ہے بحث کہ تاریخ اسلام میں خلافت ملوکیت میں کس طرح تندیل ہوئی؟ اور اس کی ذمہ داری کس بر عا کد ہوتی ہے؟ سو یہ خالصتا ایک الیی تاریخی بحث ہے جس کی تحقیق ایک علمی نکتہ آفرینی تو کہل<sup>ا عم</sup>ق ہے کیکن اس سے موجودہ دور کےمسلمانوں کا کوئی قابل ذکر فائدہ متعلق نہیں ہے۔ خاص طور ہے اس لئے بھی کہ یہ موضوع کوئی ایبا موضوع نہیں ہے جس پر ماضی میں کسی نے بحث نہ کی ہو، ما اس کی وجہ سے علم تاریخ میں کوئی نا قابل برداشت خلا مایا جاتا ہو۔ آج ہے کم وہیش یا نج سوسال پہلے علامہ ابنِ خلدون جیسے عالمگیرشہرت کے مؤرّخ نے اس مسلے پر مفصل بحث کی ہے اور اس علمی خلاء کونہایت سلامت فکر کے ساتھ پُر کردیا ہے، انہوں نے اپنے شہرہُ آ فاق مقدے کے تیسرے باب میں خلافت وملوکیت پر بڑی مبسوط بحث کی ہے اور اس باب کی چھبیسویں فصل کا تو عنوان ہی ہیے ے کہ:-

في انقلاب الخلافة الى الملك.

ترجمہ:-خلافت کے ملوکیت میں تبدیل ہونے کا بیان۔

اس فصل میں انہوں نے اپنے مخصوص سلجھ ہوئے انداز بیں اس انقلاب
کے اسباب بھی بیان کردیئے ہیں، تاریخ اور بالخصوص تاریخ اسلام کے واقعات اور اس
کے اُتار چڑھاؤ پر ابنِ خلدونؓ سے زیادہ نظر رکھنے کا دعویٰ اس دور میں شاید ہی کسی کو
ہو، ان کے اُفکار کے ترجے بھی ہو چکے ہیں اور تمام مسلمان اور غیرمسلم مؤرّ خیبن تاریخ
اور فلفہ تاریخ میں ان کے مقام بلند کے معترف ہیں، اپنی اس بحث میں مشاجراتِ

<sup>(1)</sup> مقدمه ابن خلدونٌ، باب:۳،فصل:۳۲، ص:۳۹۱ تا ۳۹۱، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ۱۹۵۲ء

للہذا موجودہ زمانے میں اس مسئلے کی کھود کریداتی ہی مفز ہے جتنی بخت نصر کے حملے کے وقت یہودیوں کی میہ بحث کہ'' حضرت مسئلے کے حملے کے وقت یہودیوں کی میہ بحث کہ'' حضرت ملی میٹھیت کہ'' حضرت علی افضل تھے یا نا پاک ؟'' یا تا تاریوں کی میلغار کے وقت اہلِ بغداد کی میہ تحقیق کہ'' حضرت علی افضل تھے یا حضرت معاومیہؓ!''

مولانا مودودی صاحب نے اس بحث کو چھٹرنے کی وجہ ٔ جوازیہ بیان فرمائی ہے کہ:-

آج پاکتان میں تمام ہائی اسکولوں اور کالجوں اور یو نیورسٹیوں کے طالب علم اسلامی تاریخ اور علم سیاست کے متعلق اسلامی نظریات پہلے پنجاب یو نیورٹ نظریات پڑھ رہے ہیں۔ ابھی کچھ مدت پہلے پنجاب یو نیورٹ کے ایم اے سیاسیات کے امتحان میں یہ سوالات آئے تھے کہ قرآن نے ریاست کے متعلق کیا اُصول بیان کئے ہیں؟ عہد رسالت میں ان اُصولوں کو س طرح عملی جامہ پہنایا گیا، خلافت کیا چیزتھی اور یہ ادارہ بادشاہی میں کیوں اور کیے تبدیل ہوا؟ کیا مخرض حضرات چاہتے ہیں کہ مسلمان طلباء ان سوالات کے وہ جوابات دیں جو مغربی مصنفین نے دیئے ہیں؟ یا ناکافی مطالع کے ساتھ خود اُلٹی سیدھی رائیں قائم کریں؟ یا ان لوگوں سے دھوکا گھا کیں جو تاریخ ہی کونہیں، اسلام کے تصورِ خلافت کے کومنٹ کررہے ہیں سیدھی ساتھ نے کومنٹ کررہے ہیں ہیں ۔۔۔۔ اُلٹی سیدھی ساتھ کومنٹ کررہے ہیں ہیں ۔۔۔ اُلٹی سیدھی ساتھ کومنٹ کررہے ہیں ۔۔۔ اُلٹی سیدھی ساتھ کومنٹ کررہے ہیں ۔۔۔ اُلٹی ۔۔۔ ا

لیکن ہمارا خیال ہے کہ مولانا جب بحث و مباحثے کی موجودہ فضا ہے ہٹ کر شخنڈے ول سے غور فرمائیں گے تو انہیں خود اپنا یہ عذر کمزور محسوں ہوگا۔ جہاں تک اس سوال کا تعلق ہے کہ مسلمان طلباء ان سوالات کے کیا جواب دیں؟ تو اس کا سید صاسا جواب تو یہ ہے کہ انہیں وہ جواب دینا جا ہے جو ابن خلدونؓ نے مقدے میں دیا ہے اور جس کا ترجمہ ان کے نصاب میں واضل بھی ہے۔ اسے چھوڑ کر مغربی مصنفین یا

<sup>(</sup>۱) خلافت وملوكيت ص: ٠٠٠٩

کسی اور کی طرف وہ اسی وقت رُجوع کریں گے جبکہ انہیں اَزخود بھٹکنے یا گراہ ہونے کی خواہش ہو، اور ظاہر ہے کہ اس خواہش کی موجودگی میں کوئی کتاب ان کی مدونہیں کر کیلے گی۔

IΛ

مولانا کی یہ بات بلاشبہ معقول ہے کہ:اگر ہم صحت نقل اور معقول و مدل اور متوازن طریقے سے اس تاریخ کوخود بیان نہیں کریں گے اور اس سے صحیح نتائج نکال کر مرتب طریقے سے ڈنیا کے سامنے پیش نہیں کریں گے تو مغربی مستشرقین اور غیر معتدل ذہن و مزاج رکھنے والے مسلمان مصنفین جو اسے نہایت غلط رنگ میں پیش کرتے رہے ہیں اور آجے بھی پیش کررہے ہیں، مسلمانوں کی نئ نسل کے دِماغ میں اسلامی تاریخ ہی کا نہیں بلکہ اسلامی حکومت اور اسلامی نظام زندگی کا بھی بالکل غلط تصور بھادیں گے۔

اسلامی تاریخ ہی کا نہیں بلکہ اسلامی حکومت اور اسلامی نظام زندگی کا بھی بالکل غلط تصور بھادیں گے۔

ایک میں میں اسلامی تاریخ ہی کا نہیں بیا کہ اسلامی حکومت اور اسلامی نظام زندگی کا بھی بالکل غلط تصور بھادیں گے۔

ليكن جميں اس سلسلے ميں چند باتيں عرض كرنى ہيں۔

ا- مولانا نے اس فقرے میں دو خطرات کی طرف اشارہ کیا ہے: ایک بیہ کہ تاریخ کو غلط رنگ میں پیش کرنے والے اس کے ذریعہ 'اسلامی حکومت اور اسلامی نظام زندگی کا بھی بالکل غلط تصور بٹھادیں گے۔'' وُوسرے بیہ کہ اس سے خود اسلامی تاریخ کا غلط تصور سامنے آئے گا۔ جہال تک پہلی بات کا تعلق ہے سواگر بیلوگ ہاری تاریخ سے ہمارے نظام حکومت اور ہمارے نظام زندگی کا استنباط کرنے کی ہماری تاریخ سے ہمارے نظام حکومت'' اور ہمارا''نظام خومت ناریخ کی عام روایات سے نہیں، قرآن سے اور ان احادیث و آثار سے مستبط ہے جو جرح و تعدیل کی کڑی شرائط پر پوری اُر تی میں، ہمارے نظام زندگی کو سمجھنا ہے تو قرآن و حدیث سے اور فقہ و کلام سے سمجھو۔ خود مولانا مودودی بھی اس بات کو تسلیم فرماتے ہیں کہ'' حرام و حلال، فرض و واجب اور مکروہ و مستحب جیسے اہم شرعی اُمور کا

(۱) خلافت وموکیت ص:۳۰۰ په

فیصلہ اور یہ فیصلہ کہ ''دِین میں کیا چیز سنت ہے اور کیا چیز سنت نہیں ہے' عام تاریخی روایات سے نہیں ہوسکتا۔ لہذا ہمارے لئے آخر یہ کیے جائز ہوگا کہ اپنے نظام زندگی کے غلط تصوّر کوختم کرنے کے لئے ہم خود ان لوگوں کی اس اُصولی غلطی کا اعادہ کریں اور اپنے نظامِ زندگی کا صحیح تصوّر ثابت کرنے کے لئے ان کی توجہ قرآن و حدیث کی طرف منعطف کرانے کے بچائے خود بھی تاریخی بحثوں میں اُلچھ جائیں؟

رہ گئی دُوسری بات کداگر ہم نے خودصحت ِ نقل کے ساتھ اپنی تاریخ کو مرتب نه کیا تو به لوگ ہماری تاریخ کا نہایت غلط تصور ذہنوں میں بٹھادیں گے۔ سویہ بات بلاشبه بالكل دُرست ہے اور فی الواقع اس كى ضرورت ہے كه ہم آنی تاریخ كو تحقیق و نظر کی چھلنی میں چھان کر اس طرح مرتب کریں کہ وہ زیادہ سے زیادہ اصلی صورت میں لوگوں کے سامنے آ سکے لیکن اوّل تو ہم نہایت اوب کے ساتھ بیا گزارش کریں گے کہ مولانا مودودی صاحب نے خود ہماری تاریخ کا جوتصور دے دیا ہے اور ان کی كتاب كے تاريخي حصے سے عهد صحابةً و تابعين كا جو مجموعي تأثر قائم موتا ہے، وہ بجائے خود انتہائی غلط اور خطرناک تأثر ہے، اور ہم یہ سمجھنے سے قاصر ہیں کہ ڈوسرے لوگ اس سے زیادہ غلط تأثر اور کیا دے سکتے ہیں؟ دُوسرے مولانا خود ہی غور فرمائیں کہ کیا ہیہ عظیم کام اتنی آسانی ہے عمل میں آسکتا ہے کہ خلافت وملوکیت کی خالص اُحکامی بحث کے شمن میں اس قدر سرسری طور پر اسے انجام دیا جائے؟ اگر ہمیں اپنی تاریخ کو زیادہ ے زیادہ اصلی شکل میں پیش کر کے دِلوں کواس پرمطمئن کرنا ہے تو محض چند یک طرفہ روایات کو جمع کردینے سے کچھ حاصل نہ ہوگا، اس کے بجائے ہمیں تحقیق و تقید کے اُصول ملل طریقے ہے معین کرنے ہوں گے، ہرروایت کے بارے میں معقول دلاکل کے ساتھ میہ بتانا ہوگا کہ ہم نے اس کی مخالف روایات کو چھوڑ کر اسے کیوں اختیار کیا؟ ورنہ ظاہر ہے کہ اگر آپ طبریؒ، ابن کثیرؓ اور ابنِ اثیرؓ کے حوالوں سے واقعات کا ایک تشلسل قائم فرما کر دکھلائیں اور'' ڈوسرے لوگ'' بعیتہ ان ہی کتابوں کے حوالوں ہے واقعات كا وُومراتسلسل ثابت كردين تواس سے وہ ' دنئ نسل' آخر كيسے مطمئن ہوسك گی جس کی گمرای کا آپ کوخوف ہے؟ نظرت معاويي ۴٠ اور تاريخي حقالَل

ای لئے ہماری رائے ہے ہے کہ تاریخ اسلام اور خاص طور ہے اس کے مشاجرات صحابہ والے حصے کی تحقیق کا بیام میا تو اس پُرفتن دور میں چھیزا نہ جائے ، کیونہ اُمت کے سامنے اس سے زیادہ اہم مسائل ہیں جن کے مقابلے میں بیام کوئی اہمیت نہیں رکھتا یا پھرانٹرادی رائے قائم کرنے کے بجائے متوازن فکر رکھنے والے اہل بصیرت ملاء کی ایک جماعت اس کام کو انجام دے، اور تاریخ کی تحقیق وتنقید کے اصول طے کرنے میں زیادہ سے زیادہ ملاء کا مشورہ اور تعاون حاصل کرے، اس کے بغیر اس سلط کی انٹرادی کوششیں مسلمانوں کی باہمی خانہ جنگیوں کو نئے میدان فراہم کرنے کے سواکوئی خدمت انجام نہیں دے کیس گی۔ لبذا موجودہ حالات میں اس کے سواکوئی راستہ نہیں ہے کہ اس معالمے میں ابن خلدون جسے اہل بصیرت اور کوئی راستہ نہیں کی اس تحقیق پر اعتاد کیا جائے، جو انہوں نے تاریخ اسلام کے موازن الفکر مؤرخین کی اس تحقیق پر اعتاد کیا جائے ، جو انہوں نے تاریخ اسلام کے کوشش ہوبھی تو وہ اس تحقیق کو بنیاد بنا کر اسے مزید وسعت دے اورکوئی ایسا تھیے نکال کرمنظر عام پر نہ لائے جو صدیوں کے مسلمات کے خلاف ہو، جس سے ذہوں میں کرمنظر عام پر نہ لائے جو صدیوں کے مسلمات کے خلاف ہو، جس سے ذہوں میں خلیان پیدا ہواورافتر ان اور انتشار کا دروازہ کھلے۔

واقعہ جو تأثر دے رہا ہے، وہ نی الواقع صحیح ہے یا نہیں؟ اس کے بجائے یقینا پیشر حضرات نے مولانا مودودی صاحب کی نقل پر اعتاد کر کے اس کتاب سے وہی تأثر لیا ہوگا جو یہ کتاب دے رہی ہے، ایس حالت میں جب تک ان واقعات کی حقیقت نہ بتائی جائے، عدالت صحابة کی بحث ''خلافت و ملوکیت'' کے ان قار کمین کے دِلوں میں نہیں اُتر سکے گی جضوں نے اس کتاب کو عقیدت و محبت کے جذبات کے ساتھ پڑھا ہے۔ اس لئے ہم نے یہ مناسب سمجھا کہ پہلے ان جزئی واقعات ہی کو سامنے لے آئیں جن بر ہمیں کچھ عرض کرنا ہے۔

پوری کتاب پر کما حقہ تھرہ کرنا تو چند در چند وجوہ کی بناء پر ہمارے لئے مکن تہیں ہے، ہم یہال صرف ان اعتراضات کو زیر بحث لا کیں گے جو مودودی صاحب نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں مولا نا مودودی صاحب نے جو پچھ لکھا ہے، وہ بھی کئی مقامات پر اپنے اسلوب بیان اور کئی جگہوں پر اپنے مواد کے لحاظ سے بہت قابل اعتراض ہے، لیکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی بارے میں تو وہ انتہائی خطرناک حد تک پہنچ گئے ہیں۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں تو وہ انتہائی خطرناک حد تک پہنچ گئے ہیں۔ اور ہماری پُرخلوص دُ عا ہے کہ اللہ تعالی انہیں اس سے واپس اوٹے کی تو فیق عطا فرمائے۔ اسی جذبے کے تحت ہم نے یہاں صرف ان اعتراضات کو اپنی گفتگو کے فرمائے۔ اسی جذبے کے تحت ہم نے یہاں صرف ان اعتراضات کو اپنی گفتگو کے بار پھر یہ گزارش کریں گے کہ ہماری ان معروضات کو بحث و مباحث کی فضا سے بٹ بار پھر یہ گزارش کریں گے کہ ہماری ان معروضات کو بحث و مباحث کی فضا سے بٹ بار پھر یہ گزارش کریں گے کہ ہماری ان معروضات کو بحث و مباحث کی قیود سے بالکل کر شمنڈ سے ول کے ساتھ پڑھا جائے اور چونکہ معاملہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہ م کا ب

## بدعت كاالزام

'' قانون کی بالاتری کا خاتمہ' کے عنوان کے تحت مولانا کھتے ہیں:۔ ان بادشاہوں کی سیاست دین کے تابع نہ تھی، اس کے تقاضے وہ عشرت معاوية ٢٢ اور تاريخي حقائق

ہر جائز و ناجائز طریقے سے پورے کرتے تھے اور اس معاملے میں حلال وحرام کی تمیز روا نہ رکھتے تھے، مختلف خلفائے بنی اُمیہ کے عہد میں قانون کی پابندی کا کیا حال رہا، اسے ہم آگے کی مطور میں بیان کرتے ہیں۔

حضرت معاوییّے کے عہد میں

یہ پالیس حضرت معاویڈ ہی کے عہدے شروع ہوگئ تھی۔

اس'' پالیسی'' کو ثابت کرنے کے لئے مولانا نے چھ سات واقعات لکھے ہیں، پہلا واقعہ وہ بیر بیان فرماتے ہیں کہ:-

امام زہری کی روایت ہے کہ رسول اللہ اور چاروں خلفائے راشدین کے عہد میں سنت یکھی کہ نہ کا فرمسلمان کا وارث ہوسکتا ہے، نہ مسلمان کا فر کا، حضرت معاویہ نے اپنے زمانہ حکومت میں مسلمانوں کو کا فر کا، حضرت معاویہ نے آکر اس بدعت کو ختم قرار نہ دیا، حضرت عمر بن عبدالعزیز نے آکر اس بدعت کو ختم کیا، مگر بشام بن عبدالملک نے اپنے خاندان کی روایت کو پھر بحال کردیا۔

اس واقعے کے لئے مولانا نے ''البدایہ والنہایہ'' جلد: ۸ صفحہ:۱۳۹ اور جلد: ۹ صفحہ:۲۳۳ کا حوالہ دیا ہے، لہذا پہلے اس تماب کی اصل عبارت ملاحظہ فرمالیجئے۔

حدثنى الزهرى قال: كأن لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم الكافر ولا الكافر المسلم في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبسى بكر وعمر وعشمان و على، فلما ولى الخلافة معاوية ورث المسلم من الكافر ولم يورث الكافر من المسلم، وأخذ بذلك الخلفاء من بعده فلما قام عمر بن عبدالعزيز راجع السنة الأولى وتبعه في ذلك يزيد بن عبدالملك، فلما قام هشام أخذ بسنة الخلفاء يعنى

انه ورث المسلم من الكافر.(١)

ترجمہ: - امام زہریؒ فرماتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفائے اربعہؓ کے عہد میں نہ مسلمان کافر کا وارث ہونا تھا، نہ کافر مسلمان کا، پھر جب معاویہؓ خلیفہ ہے تو انہوں نے مسلمان کو کافر کا وارث قرار دیا، اور کافر کومسلمان کا وارث نہ بنایا، ان کے بعد خلفاء نے بھی بہی معمول رکھا، پھر جب عمر بن عبدالعزیرؓ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے بہی سنت کو لوٹادیا، اور برزید بن عبدالملک ہوئے تو انہوں نے بہی سنت کو لوٹادیا، اور برزید بن عبدالملک نے بھی ان کی اتباع کی، پھر جب ہشام آیا تو اس نے خلفاء کی سنت برعمل کیا یعنی مسلمان کو کافر کا وارث قرار دے دیا۔

اب اصل صورت حال ملاحظہ فرمائے، واقعہ اصل میں یہ ہے کہ یہ مسئلہ عہد صحابہ ﷺ مختلف فیہ رہا ہے، اس بات پر تو اتفاق ہے کہ کافر مسلمان کا وارث نہیں ہوسکتا، لیکن اس میں اختلاف ہے کہ مسلمان کافر کا وارث ہوسکتا ہے یا نہیں؟ اس اختلاف کی تشریح علامہ بدرالدین مینی رحمۃ اللہ علیہ کی زبانی سنتے:۔

وأما المسلم فهل يوث من الكافر أم لا، فقالت عامة المصحابة رضى الله تعالى عنهم لا يوث، وبه أخذ علماء فا والشافعى وهذا استحسان والقياس أن يوث وهو قول معاذ بين جبل ومعاوية بن أبي سفيان وبه أخذ مسروق والحسن ومحمد بن المحنفية ومحمد بن على بن حسين. أو المحسن ومحمد بن المحنفية ومحمد بن على بن حسين. ترجمه: - ربى بيه بات كمملمان كافر كا وارث بوسكا بي نبير؟ سو عام صحاب كرام كا قول تو يبى به كه وه وارث نه بوكا، اورائي كو سو عام صحاب كرام كا قول تو يبى به كه وه وارث نه بوكا، اورائي كو بمار عناه و المام شافي في اور امام شافي في اور امام شافي في وارث به واور يبى حضرت معاذ بها كرام كا تقاضا بي منه كه وه وارث به واور يبى حضرت معاذ

<sup>(1)</sup> البدلية والنباية ن:٩ س:٢٣٢ مطبعة السعادة ـ

<sup>(</sup>٢) مُرةَ التَّارِي قَ:٢٣ صَ ٢٢٠، الطباعة السنيوية. باب لا يوتُ السلم الكافر ... الخ.

بن جبل اور حضرت معاویہ کا مذہب ہے، اور اس کو مسروق، ّ حسنٌ، محمد بن هنفيهٌ اورمحمد بن على بن حسينٌ نے افتيار كيا ہے۔ اور حافظ ابن حجر رحمة الله علية تحرير في ماتے ہيں:-

أخرج ابن أبي شيبة من طريق عبدالله بن معقل قال: ما رأيت قبضاء أحسن من قضاء قضى به معاوية نرث أهل الكتاب ولا يرثونا كما يحل النكاح فيهم ولا يحل لهم، وبه قال مسروق

و سعيد بن المسيب و إبر أهيم النجعي و إسحاق.

ترجمہ:- ابن الی شیبہؓ نے حضرت عبداللہ بن معقل سے نقل کیا ہے، وہ فرماتے تھے کہ: میں نے کوئی فیصلہ حضرت معاویہ کے اس فیصلے سے بہتر نہیں دیکھا کہ ہم اہل کتاب کے وارث ہوں اور وہ نہ ہوں، یہ ایہا ہی ہے جسے ہمارے لئے ان کی عورتوں سے نکاح حلال ہے، مگر ان کے لئے ہماری عورتوں ہے نکات حلال نہیں۔اوریپی مذہب مسروق ؓ،سعیدین المسنیٹ ،ابراہیم گغی اوراسحاق کا ہے۔

کھر حافظ ابن تجڑنے حضرت معاذین جبلؓ کے حوالے ہے حضرت معاویہؓ کے اس مسلک کی تا ئید میں ایک مرفوع حدیث بھی نقل کی ہے:-

> عن معاذ قال: يرث المسلم من الكافر من غير عكس واحتج بأنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "الإسلام يزيد ولا ينقص" وهو حديث أخرجه أبو داؤد

وصححه الحاكم.

ترجمہ: - حضرت معاذ رضی اللہ عنه فرماتے ہتھے کہ: مسلمان کافر کا وارث ہوگا ،مگر اس کا مکس نہیں ہوگا۔ وہ دلیل یہ پیش کرتے تھے کہ انہوں نے خود رسول ایند صلی ابتد ماییہ وسلم کو یہ فرماتے سنا

<sup>(1)</sup> فَيْ الهارِي فِي: 1t سِينَا ٢ ، المطبعة البنبية مص . ١٣٥٨ عيد ، به أور

ہے کہ: اسلام (انسانی حقوق میں) زیادتی کرتا ہے، کمی نہیں کرتا۔ بیر حدیث إمام ابو داؤڈ نے روایت کی ہے اور حاکمٌ نے اسے صحیح کہا ہے۔

10

یہ تمام صورتِ حال آپ کے سامنے ہے، اسے ذہن میں رکھ کر مولانا مودودی کی مذکورہ عبارت کو ایک بار پھر بڑھئے، مولانا نے یہ واقعہ اس طرح ذکر کیا ہے کہ گویا حضرت معاویہ اس مسئلے میں بالکل منفرد ہیں، اور کسی اجتہادی رائے کی بنا پر نہیں بلکہ (معاذ اللہ) کسی سیاسی غرض سے انہوں نے ریہ''بدعت'' جاری کی ہے اور اس طرح '' قانون کی بالاتری کا خاتمہ' کر ڈالا ہے، لیکن آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ بیہ مرا مرفقہی مئلہ ہے جس میں وہ تنہا بھی نہیں ہیں بلکہ صحابہ کرامؓ میں سے حضرت معاذ بن جبل ﷺ جیسے جلیل القدر صحابی (جن کے علم و فقہ پر خود آنخضرے صلی اللہ علیہ وسلم کی شہادت موجود ہے ) اور تابعینؑ میں ہے مسروق ہُنسن بھریؓ، ابراہیم خنیؓ، محمد بن حنفیّہ، محمد بن على بن حسينٌ اور اسحاق بن راہو یہ جیسے فقہاء بھی ان کے ساتھ ہیں۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنه کا بیفتہی مسلک بلاشبہ بعد کے فقہاء نے اختیار نہیں کیا، ہم خود بھی اس مسلک کے قائل نہیں ہیں، لیکن ساتھ ہی جارا اعتقاد پیر بھی ہے کہ اگر حضرت معاویہ ؓ اینے اس اجتہاد میں بالکل تنبا ہوں تب بھی اس بات کا کوئی جواز نہیں ہے کہ ان کے اس اجتہاد کو''بدعت'' کہا جائے، یا اس سے بینتیجہ نکالا جائے کہ انہوں نے سیاست کو دِین پر غالب رکھنے اور''حلال وحرام کی تمیز'' کومٹانے کی'' یالیسی'' شروع کردی تھی۔ کیا حضرت علیؓ ہے اختلاف کر کے حضرت معاویۃ کو اتنا بھی حق نہیں رہا کہ وہ کسی شرق مسئلے میں اپنے علم وفضل ہے کام لے کر کوئی اجتہاد کرسکیں؟ جبکہ وہ فقہاء میں سے ہیں اور ان کے بارے میں صبح بخاری میں بیروایت موجود ہے کہ:-

قيل لابن عباس: هل لك في أمير المؤمنين معاوية؟ ما أوتر إلا بواحدة.قال: أصاب، إنه فقيه. (١)

<sup>(1)</sup> قال النبي صلى الله عليه وسلم، أعلمهم بالحلال والحرام معاذ بن جبل.

 <sup>(</sup>۲) صحیح بخاری. کتاب المناقب، ذکر معاویة بن أبی سفیان، ج: اس: ۵۳۱، أورمحمد را چی ـ

عفرت معاوييًّ ٢٦ اور تاريخي حقالَلَ

ترجمہ: - حفزت ابنِ عباس رضی اللہ عنہ سے کہا گیا کہ امیرالمؤمنین معاویہؓ بمیشہ ایک رکعت وز پڑھتے ہیں، کیا آپ اس معاملے میں کچوفر مائیں گے؟ حفزت ابنِ عباسؓ نے جواب دیا: انہوں نے وُرست کیا، وہ فقیہ ہیں۔

یمی وجہ ہے کہ وہ امام زہریؓ جن کا مقولہ مولانا مودودی صاحب نے نقل کیا ہے، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے اس معاملے میں اختلاف رکھنے کے باوجود ان کے اس فعل کو'' بدعت' نہیں کہتے، بلکہ بیفر ماتے ہیں کہ جب حضرت عمر بن عبدالعزیزٌ ظفہ بہوئے تو انہوں نے:-

راجع السُّنّة ا**لأول**ي. <sup>(1)</sup> ترجمه: – پیلی سنت کولوٹادیا۔

اس میں'' بہلی سنت'' کا لفظ اس بات پر ولالت کر رہا ہے کہ وہ ڈوسری سنت جو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے جاری رکھی تھی، وہ بھی سنت ہی تھی، بدعت نہ تھی، لیکن جیرت ہے کہ مولانا مودودی صاحب ان کے اس جملے کا مطلب یہ بیان کرتے ہیں:-

حضرت عمر بن عبدالعزیز نے آگراس بدعت کوموقوف کیا۔ ( س:۱۷۳)

#### نصف ویت کا معامله

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے عہد میں'' قانون کی بالاتری کے خاتے'' اور سیاست کو دِین پر غالب رکھنے کی'' پالیسی'' کی دُوسری شہادت مولانا مودودی نے بیہ پیش کی ہے:-

عافظ ابنِ کثیر کہتے ہیں کہ دیت کے معاطع میں بھی حضرت

<sup>(</sup>١) البدايه والنهايه جي:٩ ص:٢٣٢\_

<sup>(</sup>۲) اس معالم میں بھی مولانا مودودی ہے تعطی ہوئی ہے، یہ مقولہ نود حافظ اتن کیٹر کا نہیں ہے بلکہ ایام زہرئ کا ہے، ''وبد قال الوہری'' کے الفاظ اس پر شاہد ہیں۔

معاویة نے سنت کو بدل دیا، سنت بیتھی کہ معاہد کی دیت مسلمان کے برابر ہوگی مگر حضرت معاویة نے اس کو نصف کردیا، اور باقی خود لینی شروع کردی۔

(ص:۱۷۳،۱۷۳)

اس میں اوّل تو خط کشیدہ جملہ نہ حافظ ابن کیرؓ کا ہے، نہ اِمام زہریؓ کا، بلکہ بیدہ دورہ مولانا کا ہے (بینشاندی ہم نے اس لئے کی ہے کہ مولانا کی عبارت سے صاف بید معلوم ہوتا ہے کہ یہ جملہ حافظ ابن کیرؓ کا ہے )۔

البدايد والنهاريكي اصل عبارت يدي:-

وبه قال الزهرى ومضت السُّنة أن دية المعاهد كدية المسلم وكان معاوية اول من قصرها إلى النصف وأخذ النصف لنفسه. (۱)

ترجمہ:- مذکورہ سند ہی ہے إمام زہریؒ کا بیقول ہم تک پہنچا ہے کہ: سنت میہ چلی آتی تھی کہ معاہد کی دیت مسلمان کی دیت کے برابر ہوگی، اور حضرت معاویہؓ پہلے وہ شخص ہیں جنھوں نے اسے تم کرکے نصف کردیا، اور نصف اینے واسطے لے لی۔

ید ڈرست ہے کہ یہ عبارت سرمری نظر میں بڑی مغالط انگیز ہے، کیونکہ اس سے بادی النظر میں یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے باقی نصف ویت اپنے ذاتی استعال میں لائی شروع کردی تھی، لیکن کاش! مولانا مودودی اس مجمل اور سرسری مقولے کو دکھ کر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر اتنا سگین الزام عائد کرنے سے تبل صورت حال کی پوری تحقیق فرمالیت، ہمارا خیال ہے کہ اگر مولانا اس موقع پر شروح صدیث میں سے کسی بھی مشتد کتاب کی مراجعت فرماتے تو کوئی غلط بنمی باقی نہ رہتی۔

واقعہ اصل میں یہ ہے کہ حافظ ابن کیٹر نے امام زبری کا یہ مقولہ نبایت اختصار اور اجمال کے ساتھ و کر کیا ہے، ان کا پورا مقولہ سامنے ہوتو بات بالکل صاف (۱) البدار والنام نے ۱۲ س

ہوجاتی ہے، مشہور محدیث اِمام بیہقی رحمة الله علیه نے اپنی سنن میں ان کا بید مقوله ابن بر جربئ کی سند سے بوری تفصیل کے ساتھ درج کیا ہے، اسے ملاحظہ فرما ہے:-

عن الزهرى قال: كانت دية اليهودى والنصراني في زمن نبى الله صلى الله عليه وسلم مثل دية المسلم وأبى بكر وعسمر وعشمان رضى الله عنهم فلما كان معاوية أعطى أهل المقتول النصف وألقى النصف في بيت المال. قال: ثم قبضى عمر بن عبدالعزيز في النصف وألقى ما كان جعل معاوية.

ترجمہ: - امام زہریؒ فرماتے ہیں کہ یہودی اور نصرائی کی دیت المخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے عبد میں مسلمان کی دیت کے برابرتھی، حضرت ابوبکر، عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم کے عبد میں بھی ایبا ہی رہا، پھر جب حضرت معاویہؓ خلیفہ ہنے تو آدھی دیت مقتول کے رشتہ داروں کو دی اور آدھی بیت المال میں داخل کردی، پھر حضرت عمر بن عبدالعزیہؓ نے دیت تو آدھی ہی رکھی، مگر (بیت المال کا) جو حصہ معاویہؓ نے مقرّر کیا تھا وہ ساقط کردیا۔

اس سے بد بات تو صاف ہوگئی کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عند نے آدھی دیت خود لینی شروع نہیں کی تھی بلکہ بیت المال میں داخل کرنے کا تکم ویا تھا۔ لبذا حافظ ابن کیشر نے امام زہری کا جومقول نقل کیا ہے اس میں "انحد المنصف لنفسه" (آدھی خود لینی شروع کردی) سے مراد بیت المال کے لئے لینا ہے، نہ کہ اپنے ذاتی استعال کے لئے۔

اب بیہ بات رہ جاتی ہے کہ جب آنخضرت صلی القد علیہ وسلم نے معاہد کی۔ دیت مسلمان کے برابر کی تھی تو حضرت معاویدؓ نے اسے نصف کرکے باتی نصف کو

<sup>(1)</sup> السنن الكبرى للبيهقي تن A ص:١٠٢)، دائرة المعارف العثمانية هيدرآ بادركن ١٩٦٣هـ -

بیت المال میں کیوں داخل کردیا؟ سوحقیقت بیر ہے کہ معاہد کی دیت کے بارے میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے مختلف روایتی مروی ہیں، اس لئے بیر مسئلہ عہد صحابہ اللہ علیہ وسلم کا ارشاد اس طرح منقول ہے کہ:-

عقل الكافر نصف دية المسلم.

ترجمہ:- کافر کی دیت مسلمان کی دیت سے نصف ہوگ۔

چنانچہ ای حدیث کے پیشِ نظر حضرت عمر بن عبدالعزیز اور إمام مالک آی بات کے قائل ہیں کہ معاہد کی ویت مسلمان کی دیت سے نصف ہونی چاہئے۔ اس کے برخلاف حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت یہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

دية ذمى دية مسلم.

ترجمہ:- ذمی کی دیت مسلمان کی دیت کے برابر ہے۔

چنانچہ اِمام ابوصنیفہ ؓ اور حضرت سفیان توریؓ کا مسلک اس حدیث پر مبنی ہے، اور وہ مسلمان اور معاہد کی دیت میں کوئی فرق نہیں کرتے ۔ (\*)

آنخضرت صلی الله علیه وسلم سے چونکہ بید دونوں روایتیں مردی ہیں،اس لئے حضرت معاویہ رضی الله عنہ نے اجتہاد سے دونوں میں اس طرح تطبیق دی ہے کہ آدھی دیت مقتول کے در ثاء کو دِلوادی اور باقی نصف بیت المال میں داخل کرنے کا

تحكم دے دیا، اس كى ايك عقلى وجه بھى خود بيان فر مائى، حضرت ربيعية فرماتے ہيں كه:-

فقال معاوية: إن كان أهله أصيبوا به فقد أصيب به بيت

<sup>(1)</sup> رواه أحسمند والمنسسائي والترمذي وروى مثله ابن ماجة (نيبل الأوطار ٤:٥ ص ١٩٣٠. مطبع عثانيه، ١٣٥٧ه )

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار ع:٤ ص:٩٥،و بداية المجتهد ع:٣ ص:٣١مر

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى للبيهقي نَّ: ٨ ص:١٠٢\_

مال المسلمین فاجعلوا لبیت مال المسلمین النصف و الأهله النصف خمسمائة دینار، ثم قتل رجل الحر من أهل الذمة فقال معاویة: لو أنا نظرنا إلی هذا الذی یدخل بیت المال فجعلناه وضیعا عن المسلمین وعونا لهم. (۱) ترجمه: حضرت معاویة نے فرمایا که ذمی کے قل سے اگر اس کے رشته دارول کونقصان پنچا ہے تو مسلمانوں کے بیت المال کو بھی نقصان پنچا ہے تو مسلمانوں کے بیت المال کو بھی نقصان پنچا ہے (کیونکہ جو جزیہ وہ ادا کیا کرتا تھا وہ بند ہوگیا۔تقی) لہذا دیت کا آدھا حصه (پانچ سو دینار) مقتول کے بیت المال کو، اس کے بعد ذمیوں رشتہ داروں کو دے دواور آدھا بیت المال کو، اس کے بعد ذمیوں میں سے ایک اور شخص قتل ہوا تو حضرت معاویة نے فرمایا کہ جو رقم ہم بیت المال میں داخل کر رہے ہیں، اگر ہم اس پرغور کریں تو اس کے لئے اعانت بھی ہوئی۔

ایک مجتبد کوحق ہے کہ حضرت معاویہ گئے اس اجتباد سے علمی طور پر اختلاف کر ہے، لیکن بیداعتراف ہر غیر جانب دار شخص کو کرنا پڑے گا کہ حضرت معاویہ گئے اس طرح آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی متعارض احادیث میں جس خوبی کے ساتھ تطبیق دی ہے وہ ان کے تفقہ اور علمی بصیرت کی آئینہ دار ہے۔ انصاف فرما ہے کہ ان کے اس حسین فقہی اجتباد کی تعریف کرنے نے بجائے اسے ''قانون کی بالاتری کا خاتمہ'' قرار دیتا کتنا بڑا ظلم ہے ؟

یہاں ایک بات اور واضح کردینا مناسب ہوگا اور وہ بید کہ اگر چہ اِمام زہرگُ کا قول یہی ہے کہ حضرت معاویلا سے قبل آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفائے

<sup>(</sup>۱) مواسیل آبی داؤد ص:۳۱، مطبوعه اصح المطابع، والمجوه و المنبقی تحت البیهقی ج:۸ ص:۱۰۳،۱۰۲ م نے بیالفاظ مؤخر الذکر نے نقل کئے میں، اوّل الذکر میں "وضیعا عن" کے عنائے اور الذکر میں "وضیعا عن" کے عنائے وطبعاً علی کا لئا ہے۔

راشدین فرمی کی دیت مسلمان کے برابر قرار دیتے آرہے تھے اور حضرت معاویہ نے کہا باراس میں تغیر کیا، لیکن واقعہ میہ ہے کہ اس بارے میں روایات بہت مختف ہیں، آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دو حدیثیں تو ہم ابھی لکھ کر آئے ہیں، حضرت عمر اور حضرت عمر اور حضرت عمر اور حضرت عمر اور ایات میں تو حضرت عمان کی دیت سے بھی اس معالم میں مختلف روایات مروی ہیں، بعض روایات میں تو یہاں تک ہے کہ ان کے عہد میں ذمی کی دیت مسلمان کی دیت سے ایک تہائی وصول کی جاتی تھی، مشہور محدث علامہ ابن التر کمانی تحریر فرماتے ہیں: -

وعمر وعثمان قد اختلف عنها. (١)

ترجمہ: - اور حضرت عمرٌ اور حضرت عثانٌ سے مختلف روایات مروی ہیں۔ ای لئے اِمام شافعیؓ نے بھی ای ایک تہائی والے مسلک کو اختیار کیا ہے۔''

# مال غنيمت ميں خيانت

ایک ای شم کا اعتراض مولانا مودودی صاحب نے یہ کیا ہے کہ:مال غنیمت کی تقسیم کے معاملے میں بھی حضرت معاویہ ؓ نے کتاب
اللہ اور سنت رسول اللہ کے صرح اُحکام کی خلاف ورزی کی۔
کتاب وسنت کی رُوسے پورے مال غنیمت کا پانچواں حصہ بیت
المال میں داخل ہونا چاہئے اور باقی چار حصے اس فوج میں تقسیم
مونا چاہئے جولڑائی میں شریک ہوئی ہو، لیکن حضرت معاویہ ؓ نے
مونا چاہئے مولڑائی میں شریک ہوئی ہو، لیکن حضرت معاویہ ؓ نے
مام دیا کہ مال غنیمت میں سے چاندی سونا ان کے لئے الگ
تعلم دیا کہ مال غنیمت میں سے چاندی سونا ان کے لئے الگ
تکال دیا جائے، پھر باتی مال شرقی قاعدے کے مطابق تقسیم کیا
جائے۔
(ص:۱۷)

اس اعتراض کی سند میں مولانا نے پانچ کتابوں کے حوالے دیئے ہیں، جن میں سے ایک البدایہ والنہایہ ج: ۸ ص: ۲۹ کا حوالہ بھی ہے، ہم یہاں اس کی اصل

<sup>(1)</sup> المجوهر النقى تحت سنن البيهقى ع: ٨ ص: ١٠٣، مزيد ملاحظه بمو: ثيل الإوطار ع: ٧ ص: ٩٥\_

٢ً) فيل الاوطار بحوال نذكورور بداية السجتهيد ٢٠٠٠ ص:٣١٣.

اور تاريخی حقائق

2

حفرت معاویةً عبارت نقل کرتے ہیں: –

وفي هذه السنة غزا الحكم بن عمرو نائب زياد على خراسان جبل الأسل عن أمر زياد فقتل منهم خلقًا كثيرًا وغنم أموالًا جمة فكتب إليه زياد:-

أن أمير المؤمنين قيد جاء كتابه أن يصطفى له كل صفراء وبيضاء يعنى الذهب والفضة، يبجمع كله من هذه الغنيمة لبيت المال، فكتب الحكم بن عمرو: أن كتاب الله مقدم على كتاب أمير المؤمنين، وأنه والله لو كانت السماوات والأرض على عدو فاتقى الله يجعل له مخرجا، ثم نادى في الناس أن اغدوا على قسم غنيمتكم فقسمها بينهم وخالف زيادا فيما كتب إليه عن معاوية وعزل الخمس كما أمر الله ورسوله. (۱) ترجمه: الى سال خراسان مين زياد كي نائب حضرت عمم بن ترجمه: - اى سال خراسان مين زياد كي نائب حضرت عمم بن عرق نياد كوترك كم بن عرق نياد كوترك كم بن عرق نياد كيا، تو زياد خمير كما أمر الله عن عاصل كيا، تو زياد نيانيا الربية من المناس كان المناس كان المناس كيا، تو زياد خمير كما أمر الله المناس كيا، تو زياد خمير كما أمر الله المناس كيا، تو زياد خمير كما أمر الله المناس كيا، تو زياد أنهير الكها كه: -

امیر المؤمنین کا خط آیا ہے کہ سونا جاندی ان کے لئے الگ کرلیا جائے اور اس مال نتیمت کا سارا سونا جاندی ہیت المال کے لئے جمع کیا جائے۔ تھم بن عمرة نے جواب میں لکھا کہ اللہ کی کتاب امیر المؤمنین کے خط پر مقدتم ہے، اور خدا کی قتم! اگر آسان و زمین کسی کے وشمن ہوجا کیں اور وہ اللہ سے ڈر بے تو اللہ اس کے لئے کوئی نہ کوئی راہ نکال دیتا ہے۔ پھر انہوں نے اللہ اس کے لئے کوئی نہ کوئی راہ نکال دیتا ہے۔ پھر انہوں نے

<sup>(</sup>۱) الهمزانية والنهانية تَنْ ٨ ص ٢٩٠ ـ

لوگوں میں اعلاج کیا کہ تم اپنے مال نمنیمت کو تقسیم کرنا شروع کردو، چنانچہ اس مال نمنیمت کو انہوں نے لوگوں کے درمیان تقسیم کردیا۔ اور زیاد نے حضرت معاوید کی طرف منسوب کر کے جو کچھ انہیں لکھا تھا اس کی مخالفت کی اور مال نمنیمت کا پانچواں حصہ اللہ اور اس کے رسول کے حکم کے مطابق بیت المال کے لئے الگ کیا۔

اس عبارت کا مولانا مودودی صاحب کی عبارت کے ساتھ مقابلہ فر مایئے تو مندرجہ ذیل فرق واضح طور پر نظر آئیں گے:-

ا- البدایہ والنہایہ کی اس عبارت میں صاف تصریح ہے کہ اس حکم کی رُو ہے حضرت معاویةؓ کی ذات کے لئے سونا چاندی نکا لنے کا ارادہ نہیں تھا بلکہ بیت المال کے لئے نکالنا پیشِ نظر تھا، حافظ ابنِ کثیر حکم کے الفاظ صاف لکھ رہے ہیں کہ:-

يجمع كله من هذه الغنيمة لبيت المال.

ترجمہ:- اس مالِ غنیمت میں سے سارا سونا چاندی بیت المال کے لئے جمع کیا جائے۔

مگر مولانا مودودی ای عبارت کے حوالے سے بیت تحریر فرماتے ہیں کہ:-حضرت معاویہ ؓ نے تھم دیا کہ مال ننیمت میں سے جاندی، سونا ان کے لئے الگ نکال لیا جائے۔ (ص:۸۲)

ہمارا ناطقہ قطعی طور پر سر بگریبال ہے کہ اس تفاوت کی کیا تاویل کیا تو جیہ کریں؟

- مولانا مودودی کی عبارت کو پڑھ کر ہر پڑھنے والا یہ تاکڑ لے گا کہ جن تواریخ کا مولانا نے حوالہ دیا ہے ان میں صراحت کے ساتھ حضرت معاویہ کا یہ تکلم براہ راست منقول ہوگا، ای تکلم کو دیکھ کرمولانا نے بی عبارت کھی ہے، لیکن آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ البدایہ والنہ نہ میں اور ای طرح باقی تمام تواریخ میں حضرت معاویہ کا براہ راست کوئی تکلم منقول نہیں بلکہ زیاد نے ان کی طرف منسوب کرے اپنے ایک براہ راست کوئی تکلم منقول نہیں بلکہ زیاد نے ان کی طرف منسوب کرے اپنے ایک

ے معاویثے ۴۳۴ اور تاریخی حقائق

نائب کو الیا لکھا تھا، اور یہ بات کسی تاریخ سے ٹابت نہیں ہے کہ حضرت معاویۃ نے واقعۃ زیاد کو الیا لکھا تھا، اور یہ بات کسی تاریخ سے ٹابت نہیں ہے کہ حضرت معاویۃ نے واقعۃ زیاد کو الیا لکھا تھا یا زیاد نے خواہ کو اہ ان کی طرف بیغلط بات منسوب کردی تھی؟

سر مولانا مودودی نے اس' دھکم'' کا تو ذکر فرمایا ہے، کیکن بینیں بتلایا کہ اس تھم کی تعمیل سرے سے کی ہی نہیں گئ، چنانچہ اگر اصل کتابوں کی مراجعت نہ کی جائے تو ہر پڑھنے والا یہ سمجھے گا کہ یقینا اس تھم کی تعمیل بھی کی گئی ہوگی۔ حالا تکہ آپ نے دیکھا البدایہ والنہایہ میں صاف تصریح ہے کہ حضرت تھم بن عمرورضی اللہ عنہ نے اس مجمل تھم کی بھی تعمیل نہیں فرمائی۔

اس مجمل تھم کی بھی تعمیل نہیں فرمائی۔

ہم- مولانا مودودی صاحب کی عبارت سے بیمتر شح ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ نے بی حکم متقل طور سے جاری کردیا ہوگا، حالانکہ اگر زیاد کوسیا مان لیا جائے تو بھی زیادہ سے زیادہ بیحکم ایک خاص جہاد ہے متعلق تھا، گویا صورتِ حال تاریخ کی رفتی میں بیہ ہے کہ زیاد نے اپنے ایک نائب کو خط لکھتے وقت بیا کھا تھا کہ حضرت معاویہ نے لکھا ہے کہ جبل الاسل کے جہاد میں جو مالی غنیمت ملا ہے اس میں سے سونا چاندی بیت المال کے لئے الگ کرلیا جائے۔ نائب کو زیاد کا یہ خط ملا مگر اس نے اس بیا توں کو چھوڑ دیا اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر مالی غنیمت کی تقسیم کے معاملے میں باتوں کو چھوڑ دیا اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر مالی غنیمت کی تقسیم کے معاملے میں کتاب وسنت کی ''صریح خلاف ورزی'' کا الزام لگا کر براہ راست لکھ دیا کہ:۔

حضرت معاویہ نے تھم دیا کہ مالی غنیمت میں سے سونا چاندی ان کے لئے الگ نکال اما جائے۔

تاریخ کے اندراس سلسلے میں جو کچھ لکھا ہے اسے ہم نے اُوپر بعینہ بقل کردیا ہے۔ اب مولانا مودودی کی عبارت سے قطع نظر کرکے اصل عبارت پر آپ غور فرمائیں گے تو ممکن ہے کہ ذہن میں بیشبہ پیدا ہو کہ اگر حضرت معاویہ کا بیتکم شریعت کے مطابق تھا تو حضرت تھم بن عمروؓ نے جو خود صحابہؓ میں سے ہیں، اس پر اتی خفگی کا

<sup>(</sup>۱) اس مِندِ سے حافظ ابنِ کُشِرٌ نے بھی بیرالفاظ ککھے ہیں کہ: "خیالف زیبادا فیسمیا کشب الیسہ عن معاویة" اور "خالف معاویة "نہیں فرمایا۔

اظہار کیوں فرمایا؟ اور اسے کتاب اللہ کے خلاف کیوں قرار دیا؟ اس شبہ کے جواب میں عرض ہے کہ جتنی تواریخ ہم نے دیکھی ہیں، ان سب میں بیہ واقعہ اس قدر اجمال کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے کہ اس سے صحیح صورت ِ حال کا پیتہ لگانا تقریباً ناممکن ہے۔

کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے کہ اس سے مجھے صورتِ حال کا پید لگانا تقریباً ناممکن ہے۔
اوّل تو زیاد کا واسطہ ہی مخدوش ہے، پچھ پیدنہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ
نے واقعہ اس مضمون کا خط لکھا بھی تھا یانہیں؟ اور اگر لکھا تھا تو اس کے الفاظ کیا تھے؟ اور
ان کا واقعی منشاء کیا تھا؟ زیاد نے ان کے الفاظ روایت بالمعنی (Indirect Narration)
کے طور پر ذکر کئے ہیں جس میں رَدّ و بدل کی بہت پچھ گنجائش ہے۔

اور اگر فرض کرلیا جائے کہ زیاد نے کسی بددیاتی یا غلط فہی کے بغیر حضرت معاویہ گا خط دُرست طور پرنقل کیا ہو، تب بھی عین ممکن ہے کہ اس وقت بیت المال علی سونے چاندی کی کمی ہو، اور حضرت معاویہ آپ ندازے یا کسی اطلاع کی بناء پر سیمجھے ہوں کہ جبل الاسل کے جہاد میں جو سونا چاندی ہاتھ آیا ہے وہ کل مال غنیمت سے کیا نیجویں حصے سے زائد نہیں ہے، اس لئے انہوں نے بیت المال کی کمی کو پورا کرنے کے لئے بیتھا جاری فرمایا ہو کہ مال غنیمت میں سے جو پانچواں حصہ بیت کرنے کے لئے بیتجا جائے گا اس میں دیگر اشیاء کے بجائے صرف سونا چاندی ہی بھجا جائے گا اس میں دیگر اشیاء کے بجائے صرف سونا چاندی ہی بھجا جائے گا اس میں دیگر اشیاء کے بجائے صرف سونا چاندی ہی بھجا جائے گا اس میں دیگر اشیاء کے بجائے صرف سونا چاندی ہی حضرت حکم بن عمر ق نے اس پر اس لئے ناراضگی کا اظہار فر مایا کہ فی الواقعہ مال غنیمت کے طور پر ملنے والا سونا چاندی پانچویں جھے سے زائد تھا، ایسی صورت میں وہ سارا سونا چاندی بیت المال میں داخل کرنے کو کتاب اللہ کے خلاف نصور کرتے تھے۔

غرض کہ اس مجمل واقعے کی بہت ہی توجیہات ممکن ہیں، اب یہ بات عقل اور دیانت کے قطعی طور پر رَد کرویں جن اور دیانت کے قطعی خلاف ہوگی کہ ہم ان قوی اختالات کو قطعی طور پر رَد کرویں جن سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی مکمل براءت واضح ہوتی ہو، اور جو ضعیف اختالات ان کی ذات والا صفات کو مجروح کرتے ہوں انہیں اختیار کر کے بلا تأکل بی حکم لگادیں کہ '' حضرت معاویہؓ نے مال غنیمت کی تقسیم کے معاملے میں کتاب اللہ اور سنت ورسول اللہ کے صرح کا حکام کی خلاف ورزی کی ۔''

يضرت معاوييًّ الارتاريخي حقائل ا

## حضرت على برسب وشتم

مولانا مودودی صاحب نے''قانون کی بالاتری کا خاتمہ'' کے عنوان کے تحت حضرت معاویہ رضی اللہ عند پر چوتھا اعتراض بیا ہے کہ:-

ایک اور نہایت مکروہ بدعت حضرت معاویہ کے عہد میں بیشروع ہوئی کہ وہ خود اور ان کے حکم ہے ان کے تمام گورز، خطبول میں برسرِ منبر حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سب وشتم کی بوچھاڑ کرتے تھے، حتی کہ مبحبہ نبوی میں منبرِ رسول پر عین روضۂ نبوی کے سامنے حضور کے مجبوب ترین عزیز کو گالیاں دی جاتی تھیں اور حضرت علی کی اولاد اور ان کے قریب ترین رشتہ دار اپنے کانوں سے بیہ گالیاں سنتے تھے۔ کسی کے مرنے کے بعد اس کو گالیاں دینا شریعت تو در کنار، انسانی اخلاق کے بھی خلاف ہے اور خاص طور پر جمعہ کے خطبے کو اس گندگی ہے آلودہ کرنا تو دین و اخلاق کے لیاظ ہے خت گھناؤنا فعل تھا۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز نے آکر بیخ خاندان کی دُوسری غلط روایات کی طرح اس روایت کو بھی بدلا اور خطبۂ جمعہ میں سب علیٰ کی جگہ یہ آیت پڑھنی شروع کردی: - اِن اللہ یامر بالعدل و الإحسان ... الخ - (ص: ۲۵)

مولانا نے اس عبارت میں تین دعوے کئے ہیں: ایک بیر کہ حضرت معاویڈ حضرت علیؓ پرخود سب وشتم کی بوچھاڑ کرتے تھے، دُوسرے بیہ کہ ان کے تمام گورنر بیہ حرکت کرتے تھے، تیسرے بیہ کہ بیہ گورنر حضرت معاویڈ کے حکم سے ایسا کرتے تھے۔ اب تینوں دعووں کا اصل مآخذ میں مطالعہ سیجئے!

جہاں تک پہلے دعوے کا تعلق ہے، سوحضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف اس' مکروہ بدعت' کومنسوب کرنے کے لئے انہوں نے تین کتابوں کے پانچ حوالے پیش کئے ہیں (طبری جام ص:۱۸۸۸ این اثیر جام ص:۲۲، جام ص:۵۸ البدایہ جاہ ص:۸۰)، ہم نے ان میں سے ایک ایک حوالے کو صرف مذکورہ صفحات ہی پرنہیں بلکہ ان کے اس پاس بھی بنظرِ غائر دیکھا، ہمیں کسی بھی کتاب میں یہ کہیں نہیں ملا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ ' خود' حضرت علی رضی اللہ عنہ پر بربر منبرسب وشتم کی ہو چھاڑ کرتے تھے، لیکن چونکہ مولانا نے تصریح کے ساتھ لکھا ہے کہ اس ' انسانی اخلاق کے خلاف' فعل کا ارتکاب وہ ' خود' کیا کرتے تھے، اس لئے ہم نے سوچا کہ شاید مولانا نے ایک کوئی روایت کسی اور مقام پر دیکھ لی ہوادر اس کا حوالہ دینا بھول گئے ہوں، چنانچہ ہم نے مذکورہ تمام کتابوں کے متوقع مقامات پر دیر تک جبتی کی کہ شاید کوئی گری چنانچہ ہم نے مذکورہ تمام کتابوں کے متوقع مقامات پر دیر تک جبتی کی کہ شاید کوئی گری خواب میں مولانا کو خواب ہیں مولانا کو خواب کی طرف بھی رُجوع کیا جن کے بارے میں مولانا کو خواب ہی کہ ان کے مصنف شیعہ تھے، مثلاً مسعودی کی مروج الذہب، لیکن اس اعتراف ہے کہ ان کے مصنف شیعہ تھے، مثلاً مسعودی کی مروج الذہب، لیکن اس میں بھی ایس کوئی باتے نہیں ملی۔

اس کے برعکس اس جبتی کے دوران الی متعدد روایات ہمیں ملیں جن سے پت چکتا ہے کہ حضرت معاویہ معنی حضرت علی سے اختلاف کے باوجود ان کا کس قدر احترام کرتے تھے؟ ان میں سے چندروایات ملاحظہ فرمائے:-

ا- حافظ ابنِ کثیرٌ فرماتے ہیں:-

لما جاء خبر قتل على إلى معاوية جعل يبكى، فقالت له امرأته: أتبكيه وقد قاتلته؟ فقال: ويحك إنك لا تدرين ما فقد الناس من الفضل والفقه والعلم. (۱) ترجمه: - جب حفرت معاوية كو حفرت على حقل بون كى خبر على تو وه رون يك، ان كى المهيد نه ان سه كها كه: آپ اب ان كوروت بين حالانكه زندگى مين ان سه لر يح بين؟ حضرت معاوية في في ان كر تابيد في ان كوروت بين حالانكه زندگى مين ان سه لر يح بين؟ حضرت معاوية في فرمايا كه: تمهين پية نمين كه آج لوگ كتن علم وفضل اور فقد سه محروم بوگئه.

(۱) البداية والنهاية خ:۸ ص: ۱۳۹

یہاں حضرت معاویڈ کی اہلیہ محتر مدنے یہ اعتراض تو کیا کہ''اب آپ انہیں کیوں روتے ہیں جبکہ زندگی میں ان سے لڑتے رہے؟'' لیکن یہ نہیں کہا کہ''زندگی میں تو آپ ان پر سب وشتم کیا کرتے تھے، اب ان پر کیوں روتے ہیں؟''

۲- اِمام احمدٌ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت بسر بن ارطاق نے حضرت معاویدٌ اور حضرت زید بن عمر بن خطابؓ کی موجودگ میں حضرت علیٰ کو پچھ بُرا بھلا کہا، حضرت معاویدؓ نے اس پر انہیں تو پیخ کرتے ہوئے فرمایا: -

تشتم عليًّا وهو جده. (۱)

تر جمہ:-تم علیؓ کو گالی دیتے ہو حالانکہ وہ ان کے دادا ہیں۔ ۳- علامہ ابنِ اثیر جزریؓ نے حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ کا جو آخری خطبہ نقل کیا ہے، اس میں ان کے بیرالفاظ بھی موجود ہیں کہ:-

لن يأتيكم من بعدى إلا من أنا خير منه كما أن من قبلي كان خيرًا منى.

ترجمہ:- میرے بعد تمہارے پاس (جو خلیفہ) بھی آئے گا، میں اس سے بہتر ہوں گا، جس طرح مجھ سے پہلے جینے (خلفاء) تھے مجھ سے بہتر تھے۔

۲۶ - علامه ابنِ عبدالبُرِّ نے نقل کیا ہے کہ ایک مرتبہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بڑے اصرار کے ساتھ ضرار صدائی ہے کہا کہ: ''میرے سامنے علیؓ کے اوصاف بیان کرو'' ضرار صدائی نے بڑے بلیغ الفاظ میں حضرت علیؓ کی غیر معمولی تعریفیں کیں، حضرت معاویہؓ سفتے رہے اور آخر میں رو پڑے، پھر فرمایا: -

رحم الله أبا الحسن، كان والله كذلك. (r)

<sup>(</sup>١) الطبرى ج٣٠ ص:٢٣٨، مطبعة الاستقامة بالقاهرة ٢٥٨اهـ و الكامل لابن الأثير ٢٠٠٠ ص:٥-

<sup>(</sup>٢) الكامل لابن الأثير ق ٣٠ س٢: ١

 <sup>(</sup>٣) الاستيعاب تحت الإصابة ق.٣ ص:٣٣، ٣٣، المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة المحاديد

ترجم: - الله ابوالحن (علیٰ) پررحم کرے، خدا کی قشم وہ ایسے ہی تھے۔ منب نیست میں اس کا میں سے میں انسان کا میں میں میں میں میں ہے۔

نیز حافظ ابنِ عبدالبرِّ لکھتے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ مختلف فقبی مسائل میں حضرت علی رضی اللہ عنہ عنہ مصل کیا مسائل میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے خط و کتابت کے ذریعے معلومات حاصل کیا کرتے تھے، چنانچہ جب ان کی وفات کی خبر پینجی تو حضرت معاویہ ؓ نے فرمایا کہ:۔

ذهب الفقه والعلم بموت ابن أبي طالب. (١)

ترجمہ:- ابنِ ابی طالبؓ کی موت سے فقہ اور علم رُخصت ہو گئے۔ غرض اس جتجو کے دوران ہمیں اس قتم کی تو کئی روایتیں ملیں، لیکن کوئی ایک روایت بھی الیی نہ مل سکی جس سے یہ پتہ چلنا ہو کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ

(معاذ الله) خطبول میں حضرت علیؓ پر سب وشتم کی اوچھاڑ کیا کرتے تھے۔ خدا ہی جانتا ہے کہ مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویہؓ پر بیدالزام کس بنیاد پر؟ کس وِل سے عائد کیا ہے؟

پھر دُوسرا دعویٰ مولانا نے یہ کیا ہے کہ 'ان کے حکم سے ان کے تمام گورز خطبوں میں برسرِ منبر حضرت علیؓ پرسبَ وشتم کی بوچھاڑ کرتے تھے۔''

ظاہر ہے کہ مولانا کا بید دعویٰ اس وقت تو ٹابت ہوسکتا ہے جب وہ حضرت معاویۃ کے ''تمام گورزول'' کی ایک فہرست جمع فرما کر ہرایک گورز کے بارے میں بیہ ٹابت فرما کی کہ ان میں سے ہر ایک نے انفرادی یا اجتماعی طور پر (نعوذ باللہ) حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو گالیاں دی تھیں، نیز اس بات کا بھی ثبوت ان کے پاس ہو کہ ان میں سے ہرایک کو انفرادی بیا اجتماعی طور پر حضرت معاویۃ نے بہتھم دیا تھا کہ حضرت علی پر سب وشتم کی ہوچھاڑکیا کرو۔

لیکن اپنے اس الزام کی تائید میں جو حوالے مولانا نے پیش کئے ہیں، ہم نے ان کی طرف رُجوع کیا تو ان میں ہے ایک بات بھی سیجے خابت نہیں ہوسکی۔اوّل تو میہ بچھ لیجئے کہ مولانا کے دیئے ہوئے بانچ حوالوں میں حضرت معاویہؓ کے صرف دو گورنروں کے بارے میں یہ کہا گیا ہے کہ وہ حضرت علیٰ کی مذمت کیا کرتے تھے،ایک

(1) الاستيعاب تحت الإصابة نّ:٣٥ ص:٣٥، ذكر سيّدنا على بن أبي طالب رضي الله عنه ـ

حضرت معاوية معاوية اورتاريخي حقائق

حضرت مغیرہ بن شعبہ ڈوسرے مردان بن الحکم۔ اگر ان روایات کوتھوڑی دیر کے لئے دُرست مان لیا جائے تو زیادہ سے زیادہ حضرت معاویہ کے دوگورزوں پر یہ الزام لگایا جائے کہ وہ حضرت علی کو بُرا بھلا کہا کرتے تھے۔ اس سے آخر یہ کیسے لازم آگیا کہ حضرت معاویہ کے ''تمام گورز'' خود حضرت معاویہ کے حکم سے ایسا کیا کرتے تھے۔ یہ ''تمام گورز'' کا الزام تو ایسا ہے کہ اسے شاید کسی موضوع روایتوں کے مجموع سے بھی ثابت نہ کیا جا سکے۔

اس کے بعد اب ان دو روایتوں کی حقیقت بھی من لیجئے جن میں حضرت مغیرہ بن شعبہ اور مروان بن الحکم کے بارے میں بید معلوم ہوتا ہے کہ وہ (معاذ اللہ) حضرت علیؓ پرسب وشتم کیا کرتے تھے۔

کپہلی روایت اصلاً علامہ ابنِ جریر طبریؒ نے اپنی سند کے ساتھ ذکر کی ہے اور انہیں سے نقل کرکے ابنِ اثیر جزریؒ نے اپنی تاریخ الکامل میں اسے درج کردیا ہے، روایت کے الفاظ سے میں:-

قال هشام بن محمد عن أبى مخنف عن المجالد بن سعيد والصقعب بن زهير وفضيل بن خديج والحسين بن عقبة السمرادى قال: كل قد حدثنى بعض هذا الحديث فاجتمع حديثهم فيما سقت من حديث حجر بن عدى الكندى وأصحابه أن معاوية بن أبى سفيان لما ولى المغيرة بن شعبة فى جمادى سنة ٤١ دعاه فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: أما بعد .... وقد أردت إيصاك

<sup>(</sup>۱) طبری تی به ص:۱۸۸، و کائل این اثیر ج۳۰ ص:۳۳۳ کا حواله مولانا نے حضرت مغیرہ بن شعبہ ہے متعلق دیا ہے، اور البدایہ ج۰،۸ ص:۹۵ کا حواله مروان بن الحکم ہے متعلق ہے۔ رہ گیا البدایہ ج۰:۹ ص:۹۰ کا حواله سواس میں حجاج بن یوسف کے بھائی گھر بن یوسف التھی کا ذکر ہے جو حضرت معاوید کا نہیں بلکہ ان کے بہت بعد ولید بن عبدالملک کا گورز تھا۔ اس طرت ابن اثیر ج۰،۲ ص:۴۵ میں خوامیہ کے خلفاء کا فموی تذکرہ ہے، حضرت معاوید یا ان کے کسی گورز کا نہیں۔

بأشياء كثيرة فأنا تاركها اعتمادًا على بصرك بما يىرضينسي ويسعد سلطاني ويصلح به رعيتي ولست تاركًا إيصاءك بخصلة لا تتحم عن شتم على وذمه والترحم على عشمان والإستغفار له والعيب على أصحاب على والإقصاء لهم وترك الاستماع منهم ... قال أبو مخنف: قال الصقعب بن زهر: سمعت الشعبي يقول: .... وأقام المغيرة على الكوفة عاملا لمعاوية سبع سنين وأشهرًا وهو من أحسن شيء سيرة وأشد حبا للعافية غير أنه لا يدع ذم على والوقوع فيه. (١) ترجمہ:- ہشام بن محمد نے ابو مخنف سے اور انہوں نے مجالد بن سعید،صقعب بن زہیر،فضیل بن خدیج اورحسین بن عقبة مرادی سے روایت کیا ہے کہ ابو مخنف کہتے ہیں کہ: ان جاروں نے مجھے آئندہ واقعے کے تھوڑے تھوڑے ٹکڑے سنائے، لبذا حجر بن عدی کندی کا جو واقعہ میں آ گے سنا رہا ہوں اس میں ان حیاروں کی مختلف روایتیں جمع میں۔ واقعہ سے سے کہ: جب ماہِ جمادی ۴۱ھ میں معاویہ بن الی سفیان منے کوفہ برمغیرہ بن شعبہ کو گورز بنایا تو

انہیں بلاکر پہلے اللہ کی حمد و ثنا کی، چرکہا کہ ..... میرا ارادہ تھا کہ میں تمہیں بہت چیزوں کی نفیحت کروں، لیکن چونکہ مجھے اعتاد ہے کہ تم مجھے راضی رکھنے، میری سلطنت کو کامیاب بنانے اور میری رعایا کی اصلاح کرنے پر پوری نظر رکھتے ہو، اس لئے میں ان تمام باتوں کو چھوڑتا ہوں۔ البتہ تمہیں ایک نفیحت کرنا میں

ترک نہیں کرسکتا وہ یہ کہ علیٰ کی مذمت کرنے اور انہیں گالی ویئے سے پر ہیز نہ کرنا، عثان پر رحمت سیجے رہنا اور ان کے لئے

<sup>(</sup>۱) الطبوى ن:۳ ص:۱۸۸،۱۸۵

استغفار کرتے رہنا۔ علی کے اصحاب پر عیب لگانا، انہیں دُور رکھنا اور ان کی بات نہ سننا، عثان کے اصحاب کی خوب تعریف کرنا، انہیں قریب کرنا اور ان کی با تیں سنا کرنا .... الومضف کہنا ہے کہ صقعب بن زہیر نے کہا کہ میں نے شعبی کو کہتے ہوئے سنا کہ .... مغیرہ کوفہ میں معاویہ کے عامل کی حیثیت سے سات سال اور کیجہ مہینے رہے، وہ بہترین سیرت کے مالک تھے اور عافیت کو تمام لوگوں سے زیادہ لیند کرتے تھے، البتہ وہ علی کی ندمت اور انہیں گیرا کہنا نہیں چھوڑتے تھے۔

یہ ہے وہ روایت جومولانا کے مذکورہ بیان کی اصل الاُصول ہے، اور جھے دکھے کر مولانا نے صرف حضرت معاویڈ اور ان کے میکے کر مولانا نے صرف حضرت معاویڈ اور ان کے متمام گورزوں پر بلااشتناء الزام لگادیا ہے کہ وہ برسرِ منبر حضرت ملی پر سب وشتم کیا کرتے تھے۔

سب سے مہلی بات تو یہ ہے کہ اگر اس روایت کو دُرست مان لیا جائے تو خودای روایت میں آ گے چل کرصاف کھھا ہوا ہے کہ دہ حضرت علیٰ کی مذمت کس طرح کیا کرتے تھے؟ ٹھیک ای صفح پر جس پر ابو مخنف کے مذکورہ بالا الفاظ کھے ہیں، آ گے یہ الفاظ بھی ہیں کہ:-

قام المغيرة فقال في على وعثمان كما كان يقول وكانت مقالته: اللهم ارحم عثمان بن عفان وتجاوز عنه واجزه بأحسن عمله فإنه عمل بكتابك واتبع سنة نبيك صلى الله عليه وسلم وجمع كلمتنا وحقن دماءنا وقتل مظلومًا اللهم فارحم أنصاره وأولياءه ومحبيه والطالبين بدمه ويدعو على قتلتله. (۱)

<sup>(</sup>۱) الطبوى ن: ۲۰۰۸ ص: ۱۸۸۱

بارے میں جو پچھ کہا کرتے تھے وہی کہا۔ ان کے الفاظ یہ تھے کہ: یا اللہ! عثان ؓ بن عفان پر رخم فرما اور ان سے درگز رفر ما اور ان کے بہتر عمل کی انہیں جزا دے، کیونکہ انہوں نے تیری کتاب برعمل کیا اور تیرے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کی اور جماری بات ایک کردی، اور جمارے خون کو بچایا اور مظلوم ہوکر قتل بوگئے، یا اللہ! ان کے مددگاروں، دوستوں، محبت کرنے والوں موران کے قصاص کا مطالبہ کرنے والوں پر رخم فرما۔ اور وہ ان کے قاتلوں کے لئے بدؤ عاکرتے تھے۔

اس سے معلوم ہوا کہ درحقیقت حضرت مغیرہؓ حضرت علیؓ کی ذات پر کوئی شتم نہیں فرماتے تھے بلکہ وہ قاتلین عثمانؓ کے لئے بدؤ عاکیا کرتے تھے، جے شیعہ راویوں نے حضرت علیؓ پر لعن طعن سے تعبیر کردیا ہے۔ ظاہر ہے کہ جب راوی حضرت مغیرہؓ کے الفاظ صراحنا نقل کر رہے ہیں تو فیصلہ ان الفاظ پر کیا جائے گا نہ کہ اس تاثر پر جو ان الفاظ سے راویوں نے لیا، یا اس تعبیر پر جو ' روایت بالمعنی' (Indirect Narration) میں انہوں نے اختیار کی۔

پھرؤوسری اہم ترین بات سے ہے کہ حافظ ابنِ جریزؓ نے بیردایت جس سند کے ساتھ نقل کی ہے، وہ اوّل ہے آخر تک شیعہ یا کذاب اور جھوٹے راویوں پر مشتمل ہے۔
اس روایت کا پہلا راوی ہشام بن الکلی ہے، جومشہور راوی محمد بن السائب سکتی کا بیٹا ہے، اس کے بارے میں ابنِ عساکؓ کا قول ہے کہ:
(۱)

رافضى ليس بثقة.

ترِجمہ:- وہ رافضی ہے، ثقة نہیں\_

اور حافظ ابنِ حجرٌ لکھتے ہیں کہ ابنِ البی طی نے اسے اِمامیہ (شیعوں کا ایک رقہ ) میں شار کیا ہے، اور ابنِ البی لیقوب حریمیؓ فرماتے ہیں کہ:-

راوية للمثالب غاية.

<sup>)</sup> لسان الميزان ج:٢ ص:١٩٦، دائرة المعارف ١٩٣٠ه

اور تاریخی حقائق

مهم

حضرت معاوية

ترجمہ:- انتہا درجے کی مثالب روایت کرتا ہے۔

پھر دُوسرا راوی ابومخنف لوط بن کیلی ہے، اس کے بارے میں حافظ ابنِ

عدیؓ فرماتے ہیں:-

۔ شیعی محترق صاحب أخبارهم. ترجمہ:-جلا بھنا شیعہ ہے اورانہی کی روایت کا ذکر کرتا ہے۔

تیسرا راوی مجالد بن سعید ہے، ان کے ضعیف ہونے پر تو تمام اُتمہ حدیث کا انفاق ہے ہی، یہاں تک کہ تاریخی روایات میں بھی انہیں ضعیف مانا گیا ہے۔ امام کی بن سعید قطان کے کوئی دوست کہیں جارہے تھے، انہوں نے پوچھا: ''کہال جارہے ہو؟'' انہوں نے کہا:''وہب بن جریر کے پاس جارہا ہوں، وہ سیرت کی پچھ کتابیں اپنے باپ سے بواسط مجالد شاتے ہیں۔'' یجی بن سعیدؓ نے فرمایا:''تم بہت جھوٹ لکھ کر لاؤ گے۔'(۲)

اس کے علاوہ اٹنج کا قول ہے کہ:'' بیشیعہ ہے۔''

چو تھے راوی فضیل بن خدتی ہیں، ان کے بارے میں حافظ ذہی اور حافظ ابن جھڑ کھھتے ہیں کہ ابو حام کا قول ہے کہ فضیل بن خدتی اشتر کے غلام ہے روایت کرتا ہے، مجبول ہے، اور جو راوی اس سے روایت کرتا ہے وہ متر وک ہے۔ ان کے علاوہ وو راوی جن کا ذکر ابومخنف نے کیا ہے، لینی صقعب بن زہیر اور فضیل بن خدتی، وہ تو سرے ہے مجبول ہی ہیں۔ (۵)

<sup>(1)</sup> لسان الميزان ج:٢ ص: ١٩٤ ـ

<sup>(</sup>٢) أبو حاتم الواذى، كتاب الجوح والتعديل في به ص:٣٦١، فتم اوّل، دائرة المعارف دكن ١٣٧٢هـ، تهذيب التهذيب ايضًا خ: ١٠ ص: ٩٠ س ١٣٢٧هـ

<sup>(</sup>m) ميزان الاعتدال ج:m ص:٣٨٨\_

<sup>(</sup>س) ميزان الاعتدال ت: م ص: ٣٣٣، و لسان الميزان ج: م ص: ٣٥٠ م

<sup>(</sup>۵) صقعب بن زبیر کواگرچه إمام ابوزرید ی نقد قرار دیا ہے تگراس کے بارے میں ابوحاتم راز گ فرماتے میں: "شیخ لیس بمشهور" (الجرح والتعدیل ج:۲ ص:۵۵۵، تیم:۱) اور فنیل کے بارے میں لکھتے میں کہ: "هو مجھول دوی عنه رجل متروک العدیث"۔ (ج:۳ ص:۲۲ میم:۲)

اب آپ غور فرمایئے کہ جس روایت کے تمام راوی اُز اوّل تا آخر شیعہ ہوں، اور ان میں سے بعض نے مقصد ہی ہیہ بنا رکھا ہو کہ صحابہ کرامؓ کی طرف بُری بھلی یا تیں منسوب کریں، کیا ایک روایت کے ذریعے حضرت معاویڈ یا حضرت مغیرہ بن شعبہ ؓ کے خلاف کوئی الزام عائد کرنا سراسر ظلم نه ہوگا؟ مولانا مودودی نے لکھا ہے کہ: 'میں نے قاضی ابوبکر بن العربی اور علامه ابن تیمیه کی کتابوں پر اعتاد کرنے کے بجائے خود تحقیق کرکے آ زادانہ رائے قائم کرنے کا راستہ اس لئے اختیار کیا ہے کہ ان بزرگوں نے اپنی کتابیں شیعوں کی رَدِّ میں ککھی ہیں،للہذا ان کی حیثیت''وکیلِ صفائی'' کی می ہوگئی ہے''<sup>(ا)</sup> اب مولانا مودودی صاحب خود ہی انصاف فرمائیں کہ کیا یہ غیرجانبداری کا تقاضا ہے کہ''وکیل صفائی'' کی بات توسنی ہی نہ جائے،خواہ وہ کتنی ثقہ، قابلِ اعتاد اور قابلِ احترام تخصیت ہو، اور دُوسری طرف''مدعی'' کی بات کو بے چوں و چراتسلیم کرلیا جائے، خواہ وہ کتنا ہی حجوما اور افترا، برداز ہو؟ قاضی ابو بکر بن عربی اور ابن تیمیہ (معاذ الله) حفرت علیؓ کے وُمثمن نہیں، صرف حفرت معاوییؓ کے ثقہ دوست ہیں۔ دُوسری طرف ہشام بن الکھی اور ابومخنف حضرت معاویہؓ کے کھلے دُشمن ہیں، اور ان کی افتراء بردازی نا قابل تر دید دلائل کے ساتھ ثابت ہے، بیآ خر غیر جانبداری کا کون سا تقاضا ہے کہ پہلے فریق کی روایات ہے صرف ان کے''حبِ معاویہ'' کی وجہ ہے نیکسر پر ہیز کیا جائے اور ڈوسرے فریق کی روایات پر ان کے'' بغض معاویہ'' کے باوجود کوئی تنقید ہی نہ کی جائے؟

مولانا مودودی نے ایک جگہ لکھا ہے کہ:-

بعض حضرات تاریخی روایات کو جانچنے کے لئے اساء الرجال کی کتابیں کھول کر بیٹھ جاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ فلال فلال راویوں کو اُنمہ رجال نے مجروح قرار دیا ہے .... یہ باتیں کرتے وقت بیلوگ اس بات کو مجمول جاتے ہیں کہ محدثین نے روایات کی جائج پڑتال کے بیطریقے دراصل اُحکامی احادیث کے لئے کہ جائج پڑتال کے بیطریقے دراصل اُحکامی احادیث کے لئے

(۱) خلافت وملوكيت ص:۳۲۰ ي

اور تاریخی حقائق

حضرت معاوية

اختیار کئے ہیں ....الخ۔ رید ہے ہ

پھرآگے لکھتے ہیں:-

اس لئے کوئی معقول وجہ نہیں ہے کہ ابن سعد، ابن عبدالبر، ابن کشر، ابن جریر، ابن جریر، ابن جریر، ابن جریر، ابن جریر اور ان جیسے دُوسرے ثقہ علماء نے اپنی کتابوں میں جو حالات مجروح راویوں سے نقل کئے ہیں آئییں رُق کردیا جائے ....الخ

یہاں سب سے پہلے تو یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر تاریخی روایات میں سند
کی جانج پڑتال کی کوئی ضرورت نہیں ہے اور جو روایتی ان مؤرّ خین نے اپنی کتابول
میں درج کردی ہیں، انہیں بس آنکھ بند کر کے قبول ہی کرلینا چاہئے، تو آخران حضرات
نے تقریباً ہر روایت کے شروع میں سند کونقل کرنے کی زحمت ہی کیوں اُٹھائی؟ کیا
اس طرزِعمل کا واضح مطلب بینہیں ہے کہ وہ روایات کی صحت وسقم کی ذمہ داری اپنے
قار کمین اور محققین پر ڈال رہے ہیں کہ مواد ہم نے جمع کردیا، اب بیتمہارا فرض ہے کہ
اسے تحقیق و تنقید کی کموٹی پر پر کھواور اہم نتائج اخذ کرنے کے لئے صرف ان روایات
پر بھروسہ کرو جو تحقیق و تنقید کے معیار پر پوری اُٹر تی ہوں۔ ورنہ اگر تاریخی روایات
کے معاملے میں '' اساء الرجال کی کتابیں کھول کر بیٹھ جائے'' کی ممانعت کردی جائے''
تو خدارا مولانا مودودی صاحب بیہ ہتلا کیں کہ ابنِ جریزؒ نے جو یہ نقل کیا ہے کہ

(1) پھر یہ بات کس قدر بجیب ہے کہ ابو مخنف، کلبی اور ہشام جیسے لوگوں کے حالات ویکھنے کے لئے تو مولانا اساء الرجال کی کتا ہیں کھولنے کی اجازت نہیں و سے رہے ہیں اور دُوسرے مؤر خین کو قابل اعتاد خابت کرنے کے لئے ص ۱۳۰۹ تک وو بلاتکلف اساء الرجال ہی کے علاء اور کتابوں کے حوالے دیتے چلے گئے ہیں۔ ہم یہ سیھنے سے بالکل قاصر رہے ہیں کہ کیا جرح و تعدیل صرف ان مؤر خین ہی کے بارے میں کی جائتی ہے جن کی کتا ہیں اس وقت ہارے پاس موجود ہیں اور ان سے اوپر کے مؤر خین کے حالات کی جھان ہیں نہیں کرنی چاہئے؟ یا اساء الرجال کی کتابوں ہیں سے مؤر خین کی مرف 'تعدیل' بی نقل کی جاستی ہے اور 'جرح'' نقل کرنا ممنوع ہے؟ یا صرف ان مؤر خین کی موالات کے حالات اساء الرجال کی کتابوں ہیں ویکھنے چاہئیں جو ثقہ ہیں اور ہجروح مؤر خین کے حالات کے لئے ان کتابوں کی طرف رُجوع نہ کرنا چاہئے؟ ان ہیں سے کون سے بھروح مؤر خین کے حالات کے لئے ان کتابوں کی طرف رُجوع نہ کرنا چاہئے؟ ان ہیں سے کون سے بی بات ہے جسے سے کہ بات ہوں جات ہیں اس کی بات ہوں کو کتابوں کی بات ہوں کی ہون ہوں کی بات ہوں کی بات ہوں کی بات ہوں کی ہور کی ہوت کی بات ہوں کی بات ہوں کی ہوتھاں کی بات ہوں کی ہوت ہوتا ہوں کی ہوت ہوں کی ہوت ہوتا ہوں کی ہوتا ہوتا ہوں کی ہوتا ہوں کی ہوتا ہوں کی ہوتا ہوتا ہوں کی ہوتا ہوں کی ہوتا ہوں کی ہوتا ہوں ہوتا ہوں کی ہوتا ہوں ہوتا ہوتا ہوں کی ہوتا ہوں کی ہوتا ہوں ہوتا ہوتا ہوں کی ہوتا ہوں ہوتا

''حضرت داؤد علیه السلام (معاذ الله)''اوریا'' کی بیوی بر فریفته ہو گئے تھے، اس لئے اسے متعدّد خطرناک جنگی مہمات پر روانہ کرکے اسے مروادیا، پھر اس کی بیوی سے شادی کرلی'' اے رَدٌ کردینے کی آخر کیا وجہ ہے؟ نیز اینِ جریزٌ نے جو اپنی تاریخ میں بے شار متعارض احادیث نقل کی ہیں، ان میں ترجیح آخر کس بناء پر دی جاسکے گی؟

تطویل سے بیخے کے لئے ہم اس بحث کو یہاں چھوڑتے ہیں کہ حدیث اور تاریخ کے درمیان معیار صحت کے اعتبار ہے کیا فرق ہے؟ ہم چونکہ یہاں خاص اس روایت کے بارے میں گفتگو کر رہے ہیں جس سے حضرت مغیرہ بن شعبہ کے بارے میں بیمعلوم ہوتا ہے کہ وہ حضرت معاویہ کے تھم سے برسر منبر حضرت علی کی مذمت کیا كرتے تھے، اس كئے مخضراً يہ بتانا حاہتے ہيں كہ يه روايت كيوں نا قابل قبول ہے؟ ہمارا خیال ہے کہ تاریخ اور حدیث کے فرق کوملحوظ رکھنے کے باوجود مندرجہ ذیل وجوہ کی بناء پرمولانا کوبھی تشکیم کرنا چاہئے کہ بدروایت قطعی طور پر نا قابل اعتاد ہے:-

ا- اس کے راوی سارے کے سارے شیعہ ہیں، اور کسی روایت سے جو صرف شیعوں سے منقول ہو حضرت معاوییؓ برطعن کرنا کسی طرح ڈرست نہیں ہے۔ ۲- اس کے تمام راوی ضعیف یا مجبول ہیں، اور ایسی روایت تاریخ کے عام

واقعات کے معاملے میں تو کسی درجے میں شاید قابل قبول ہو عمّی ہو، لیکن اس کے ذریعے کوئی الیک بات ٹاہت نہیں ہوعتی جس سے کسی صحابی کی ذات مجروح ہوتی ہو<sup>(۱)</sup>

(۱) مولانا نے ایک جگہ لکھا ہے:''بعض حضرات اس معاملے میں بینرالا قاعدہ کلیہ پیش کرتے ہیں کہ ہم صحابہ کرامؓ کے بارے میں صرف وی روایات قبول کریں گے جوان کی شان کے مطابق ہو اور ہراس بات کور و کردیں گے جس سے ان پر حرف آتا ہو خواہ وہ کسی سیج صدیث بی میں وارد ہوئی <del>ہو''</del> (س:۵۰س) ہمیں معلوم نہیں کہ مواا نا کے معرضین میں ہے کسی نے یہ'' قاعدہ کلیہ' بیان کیا بھی ہے یا تمین، بہرحال ہم اس قاعدہ کلیہ کو تھوڑی تی ترمیم کے ساتھ ڈرست مانتے ہیں۔ ہماری نظر میں قاعدہ یہ ہے کہ:'' ہراس ضعیف روایت کورّ ذ کردیا جائے گا جس ہے کسی صحابی کی ذات مجروح ہوتی ہو، خواہ وہ روایت تاریخ کی ہو، یا حدیث کی'' ہمارا خیال ہے کہ مولا نا کو اس'' قاعدہ کلیہ'' بر كوكى إشكال منه مونا حاسب ، اس لئي كه بقول حضرت شيخ عبدالحق صاحب محدث وبلويّ: صحابة كي عدالت قرآن،سنت متواترہ اور اجماع سے نابت ہے، اور اس کے خلاف کوئی بات ضعیف روایات کے بل پر ثابت نبیں کی جاستی۔

ways Katelia Sumoot nom

ሮለ

۳- یه روایت درایت کے معیار پر بھی پوری نہیں اُتر تی، اس لئے کہ اگر حضرت مغیرہ بن شعبہ حضرت معاویہ کے حکم سے سات سال سے زائد مدت تک منبروں پر کھڑے ہوکر حضرت علی پر 'نب وشتم کی بوچھاڑ'' کرتے رہے تو:-

مربوں پی سوے اس ''سب وشتم'' کی روایت کرنے والے تو بے شار ہونے جاہئیں، الف: - اس''سب وشتم'' کی روایت کیوں کر رہا ہے؟ اور ایک بھی وہ جوشیعہ ہے اور اس کا جھوٹا ہونا معروف ہے؟

ب:- کیا پوری اُمتِ اسلامیہا ہے'' خیر القرون'' میں ایسے اہلِ جراُت اور اہلِ انصاف سے قطعی طور پر خالی ہوگئی تھی جو اس'' مکروہ بدعت'' سے حضرت معاویڈ اور ان کے گورنروں کو روکتے ، کیا حضرت حجر بن عدی کے علاوہ کوئی باغیرت مسلمان کوفہ میں موجودنہیں تھا؟

ج:- عدالت و دیانت کا معاملہ تو بہت بلند ہے، حضرت معاویہ کے عقل و تدبر اور ساتی بھیرت سے تو ان کے دُشمنوں کو بھی انکار نہیں ہوگا، کیا یہ بات سمجھ میں آسکتی ہے کہ ان جیسا صاحب فراست انسان محض بغض کے جذبات میں بہہ کر ایک ایسا بے فائدہ اقدام کرے جو اس کی حکومت کے استحکام کے لئے خطرہ بن سکتا ہے؟ کوفہ حضرت علی کے معتقدین کا مرکز تھا، کیا حضرت معاویہ ان کے سامنے حضرت علی پر بر سب وشتم کرواکر یہ جا ہے تھے کہ حضرت علی کی وفات کے بعد بھی اہل کوفہ سے برابر لڑائی تھی رہے اور وہ بھی دل سے حضرت معاویہ کے ساتھ نہ ہوں؟ کوئی گھٹیا سے گھٹیا لڑائی تھی رہے اور وہ بھی دل سے حضرت معاویہ کے ساتھ نہ ہوں؟ کوئی گھٹیا سے گھٹیا سے گھٹیا سے گھٹیا ہے کھٹیا ہے کوئوں کوخواہ نوازہ کی حکومت کے خلاف بھڑکا نے کا شوق ہو۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) جناب مولانا مودودی صاحب تو اس قتم کے دراتی قرائن کی بناء پر بالکل سیح الا سناد احادیث کو بھی رَدِّ کروینے کے قائل ہیں، چنانچے حضرت سلیمان علیہ السلام کے بارے میں سیح بخاری کی ایک حدیث کو صحح الاسناد ماننے کے باوجود مولانا نے اس لئے رَدِّ کردیا ہے کہ وہ درایت کے اس جیسے قرائن کے خلاف ہے، حالانکہ وہ حدیث بھی کوئی'' آحکا می حدیث' شہیں ہے بلکہ ایک تاریخی واقعہ بی ہے، کیا اس موقع پر وہ درایت کے ال قرار کر کے فرائر کر کے اللہ کی مدیث کی موقع پر وہ درایت کے اللہ کی مدیث ہی کیا اس موقع پر وہ درایت کے اللہ کر الرو کی کر کر کر کے درایت کے اللہ کی درجے ہے ہی تہرہ میں جی درجے ہے ہی ہیں۔

ان وجوہ کی بناء پر بیروایت تو قطعی طور پر نا قابلِ تبول ہے، دُوسری روایت جس کا حوالہ مولانا نے دیا ہے البدایہ والنہایہ کی ہے، اس کے الفاظ یہ ہیں: ولسما کان (مسروان) متولیا علی المدینة لمعاویة کان یسب علیًا کل جمعة علی المنبر، وقال له الحسن بن علی علی: لقد لعن الله أباک الحکم وأنت فی صلبه علی لسان نبیه فقال: لعن الله الحکم وما ولد، والله أعلم. (۱) ترجمہ: جب مروان مدینہ منورہ میں حضرت معاویہؓ کا گورتر تھا، اس وقت وہ ہر جمعہ کو منبر پر کھڑے ہوکر حضرت علیؓ پر سب وشتم کیا کرتا تھا، اور اس سے حضرت حسن بن علیؓ نے فرمایا کہ: تیرے باپ علم پر اللہ نے اپنے نبیؓ کی زبان سے اس وقت تیرے باپ علم پر اللہ نے اپنے نبیؓ کی زبان سے اس وقت لعنت کی تھی جب تو اس کی صلب میں تھا، اور یہ کہا تھا کہ: علم اور اس کی اولاد پر خدا کی لعنت ہو۔

اگرچہ یہ روایت کئی وجہ سے مشکوک ہے، لیکن اتن بات کچھ اور روایتوں سے بھی مجموعی طور پر معلوم ہوتی ہے کہ مروان بن الحکم مدینہ منورہ کی گورزی کے دوران حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شان میں کچھ ایسے الفاظ استعال کیا کرتا تھا جو حضرت علی کومجوب رکھنے والوں کو نا گوارگز رتے تھے، لیکن یہ نازیبا الفاظ کیا تھے؟ ان تاریخی روایتوں میں سے کی میں ان کا ذکر نہیں، البتہ صحیح بخاری کی ایک روایت میں اگیک واقعداس طرح ذکر کیا گیا ہے کہ:-

إن رجسلًا جماء إلى سهل بن سعد فقال: هذا فلان لأمير المدينة يدعو عليًّا عند المنبر، قال: فيقول ماذا؟ قال

<sup>(</sup>١) البدايية والنهابيه ج:٨ ص:٢٥٩\_

<sup>(</sup>۲) اوّل تو اس لئے کہ یہ پوری عبارت البدایہ والنہایہ کے اصل مصری نسنے میں موجود نہیں ہے، وُومرے اس لئے کہ اس کے آخر میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جو الفاظ منسوب کئے گئے میں وہ بہت مشکوک میں۔

۵.

یقول له: أبو تراب، فضحک وقال: والله ما سماه إلا النبی صلی الله علیه وسلم و ما کان له اسم أحب إلیه منه. را ترجمه: - ایک خض حضرت مهل کے پاس آیا اور بولا که أمیر مدینه منبر پر کھڑے ہوکر حضرت علی کوست وشتم کرتا ہے، حضرت مهل نے بوچھا: وہ کیا کہتا ہے؟ اس نے کہا کہ: انہیں ''ابوتراب'' کہتا ہے۔ حضرت مهل نہنس پڑے اور فرمایا: خدا کی قسم اس نام سے تو خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے آنہیں بکارا ہے اور آپ کے نزد یک ان کا اس سے بیارا نام کوئی نہ تھا۔

خود، اور ان کے عکم سے ان کے تمام گورز خطبول میں برسرِ منبر حضرت علی رضی اللہ عند پرستِ وشتم کی بوچھاڑ کرتے تھے۔ مندرجہ بالا بحث سے بیہ بات پائی شبوت کو پہنچ گئی کہ: -

ا-خود حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف سبّ وشتم کی جونسبت مولانا نے کی ہے، اس کا تو کوئی اونی خبوت بھی مولانا کے بیان کردہ حوالوں میں، بلکہ کہیں نہیں ہے، اور اس کے بیتس حضرت علیٰ کی تعریف و توصیف کے جملے معاویہ ہے۔ معاویہ ہیں۔

<sup>(</sup>۱) صحيح بخاري، كمّاب المناقب، باب مناقب على جناعس: ٥٢٥، اصح المطابع كراجي -

۲- اسی طرح ''تمام گورز' کا جولفظ مولانا نے استعال کیا ہے، وہ بھی بالکل بلادلیل ہے، مولانا کے بیان کردہ حوالوں میں صرف دو گورنروں کا ذکر ہے۔

ہے۔ ان دو گورنروں میں سے ایک یعنی مروان بن الحکم کے بارے میں مولانا کے دیئے ہوئے حوالے کے اندریا اور کہیں میہ بات موجود نہیں ہے کہ وہ حضرت معالی پرست وشتم کیا کرتا تھا۔

ہ۔''سب وشتم کی بوچھاڑ'' کا لفظ بھی بلادلیل ہے، اس لئے کہ مولانا کے دوایت دیئے ہوئے حوالے میں تو ''سب وشتم'' کے الفاظ منقول نہیں، سیح بخاری کی روایت سے جوالفاظ معلوم ہوتے ہیں انہیں''سب وشتم'' کھینے تان کرہی کہا جاسکتا ہے۔

۵- دُوسرے گورز حضرت مغیرہ بن شعبہ کے بارے میں مولانا نے حوالہ سیح دیا ہے، لیکن ساتھ ہی اس میں یہ تقریح ہے کہ وہ قاتلینِ عثان کے لئے بددُ عا کیا کرتے تھے، دُوسرے یہ روایت اُز اوّل تا آخر سارے کے سارے شیعہ راویوں سے مردی ہے اور روایت و درایت ہراعتبارے واجب الرد ہے۔

## استلحاقِ زياد

'' قانون کی بالاتری کا خاتمہ'' کے عنوان کے تحت مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویل ہر یانچواں اعتراض بدکیا ہے کہ:-

زیاد بن سمیہ کا استلحاق بھی حضرت معاویہ کے ان افعال میں سے ہے جن میں انہوں نے سیاس اغراض کے لئے شریعت کے ایک مُسلم قاعدے کی خلاف ورزی کی تھی، زیاد طائف کی ایک لونڈی سمیہ نامی کے پیٹ سے پیدا ہوا تھا، لوگوں کا بیان بیر تھا کہ زمانۂ جاہلیت میں حضرت معاویہ کے والد جناب ابو سفیان کے اس لونڈی سے زنا کا ارتکاب کیا تھا اور اس سے وہ حاملہ نے اس لونڈی سے زنا کا ارتکاب کیا تھا اور اس سے وہ حاملہ

25

ہوئی، حضرت ابوسفیانؓ نے خود بھی ایک مرتبہ اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ زیاد ان ہی کے نطفے سے ہے، جوان ہوکر سیخص اعلی در ہے کا مدبر، منتظم، فوجی لیڈر اور غیر معمولی قابلیتوں کا مالک ثابت ہوا، حضرت علیؓ کے زمانۂ خلافت میں وہ آپؓ کا ز بردست عامی تھا اور اس نے بڑی اہم خدمات انجام دی تھیں، ان کے بعد حضرت معاویہؓ نے اس کو اپنا حامی و مدرگار بنانے ے لئے اینے والد ماجد کی زناکاری برشہادتیں لیس اور اس کا ثبوت بہم پہنچایا کہ زیاد ان ہی کا ولد الحرام ہے، پھرای بنیاد پر اسے اپنا بھائی اور اینے خاندان کا فرد قرار دے دیا۔ یہ فعل اخلاقی حیثیت سے جبیا کروہ ہے، وہ تو ظاہر ہی ہے، گر قانونی حیثیت ہے بھی یہ ایک صریح ناجائز فعل ہے، کیونکہ شریعت میں کوئی نب زنا ہے ثابت نہیں ہوتا۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا صاف تکم موجود ہے کہ'' بجہ اس کا ہے جس کے بستریر وہ پیدا ہوا اور زانی کے لئے کنکر پھر ہیں'' اُمّ المؤمنین حضرت اُمّ حبیبہؓ نے اس وچہ سے اس کو اپنا بھائی تسلیم کرنے سے انکار کردیا اور اس سے (ص:۵۵۱) برده فرمایا۔

مولانا نے جس افسوسناک انداز سے بیہ واقعد نقل فرمایا ہے، اس پر کوئی تبھرہ سوائے اس کے نہیں کیا جاسکتا کہ اصل تواریخ کی عبارت نقل کردی جائے۔ قار نمین دونوں کا مقابلہ کر کے خود جو جاہیں فیصلہ کرلیں۔

مولانا نے اس واقع کے لئے چار کتابوں کے حوالے دیے (الانتہاب ج: الانتہاب ہے: من ۱۹۲۰، اور این ظدون ج: ۳ ص: ۱۹۸۰، اور این طریل کسی ان میں سے البدایہ والنہایہ میں تو اس واقع کے سلسلے میں کل سات ہی سطریل کسی ہیں، جن سے واقع کی کوئی تفصیل ہی نہیں معلوم ہوتی، باقی تین کتابول میں سے جس

کتاب میں یہ واقعہ سب سے زیادہ مرتب طریقے پر بیان کیا گیا ہے وہ ابن خلدون کی تاریخ ہے، جس کا حوالہ مولانا نے سب سے آخر میں دیا ہے، اس کے الفاظ یہ ہیں: سمیہ جو زیاد کی مال ہے، حارث بن کلدہ طبیب کی لونڈی تھی، اس کے پاس اس سے حضرت ابو بکرۃ پیدا ہوئے، پھر اس نے اس کی شادی اپنے ایک آزاد کردہ غلام سے کردی تھی، اور اس کے یہال زیاد پیدا ہوا (واقعہ یہ تھا کہ) ابوسفیان اپنے کسی کام سے طائف گئے ہوئے تھے، وہال انہوں نے سمیہ سے اس طرح کا نکاح کیا جس طرح کے نکاح جا ہلیت میں رائج تھے، اور اس نکاح کیا جس طرح کے نکاح جا ہلیت میں رائج تھے، اور اس نے مباشرت کی، اس مباشرت سے زیاد پیدا ہوا اور سمیہ نے زیاد کو ابوسفیان سے منسوب کیا، خود ابوسفیان نے بھی اس نسب کا قرار کرلیا تھا مگر خفیہ طور پر۔ (۱)

اقرار کرلیا تھا مگر خفیہ طور پر۔ (۱)

آگے لکھتے ہیں: –

جب حضرت علی شہید ہوگئے اور زیاد نے حضرت معاویہ ہے صلح کر لی تو زیاد نے مصلح اور نیاد نے حضرت معاویہ کی اور کیا کہ وہ حضرت معاویہ کو ابوسفیان کے نسب کے بارے میں بتلا کیں، اور حضرت معاویہ کی رائے یہ ہوئی کہ اسے اسلحاق کے ذریعہ مائل کریں، چنانچہ انہوں نے ایسے گواہ طلب کئے جو اس بات مائل کریں، چنانچہ انہوں نے ایسے گواہ طلب کئے جو اس بات کی سے واقف ہوں کہ زیاد کا نسب ابوسفیان سے لاحق ہوچکا ہے، چنانچہ بھرہ کے باشندوں میں سے بچھ لوگوں نے اس بات کی

<sup>(</sup>۱) كانت سمية أم زياد مولاة للحارث بن كلدة الطبيب، وولدت عنده أبا بكرة ثم زوجها بمولًى له وولدت عنده أبا بكرة ثم زوجها بمولًى له وولدت زيادًا وكان أبو سفيان قد ذهب إلى الطائف في بعض حاجاته فأصابها بنوع من أنكحة الجاهلية، وولدت زيادًا هذا ونسبته إلى أبى سفيان وأقر لها به إلا أنه كان بخفية \_ (تاريخ ابن خلدون ٣٠٥٠)\_

گوائی دی اور اکثر شیعانِ علی اس بات کو بُراسیجھتے تھے یہاں تک کہان کے بھائی حضرت ابو بکر ہے بھی۔ (۱)

مولانا کا دُوسرا ماخذ کامل ابنِ اشیر ہے، علامہ ابنِ اشیر جزریؒ نے شروع میں تو بس یہی لکھا ہے کہ حضرت ابوسفیان رضی اللہ عنہ نے جاہلیت میں سمیہ سے مباشرت کی تھی، پھر اس مباشرت کے بارے میں بھی بڑی داستان طرازیاں نقل کی ہیں، اس کے بعد لکھا ہے کہ:-

اس کے علاوہ بھی بڑے قصوں نے رواج پایا، جن کے ذکر سے کتاب طویل ہوجائے گی، اس لئے ہم ان سے اعراض کرتے ہیں، اور جولوگ حضرت معاویر کو معذور قرار دیتے ہیں، ان کا کہنا ہیہ ہے کہ حضرت معاویر نے نے زیاد کا اسلحاق اس لئے کیا تھا کہ جاہلیت میں نکاح کی بہت می قشمیں تھیں، ان سب قسموں کو ذکر کرنے کی تو ضرورت نہیں، البتہ ان میں سے ایک قشم ہوتی کہ کہ کسی محورت سے بہت سے لوگ مباشرت کرتے تھے، پھر جب وہ حاملہ ہوکر بچ جنتی تو اس نیچ کو جس کی طرف چاہتی منسوب کردیتی تو وہ اس کا بیٹا قرار پاجاتا، جب اسلام آیا تو نکاح کا یہ طریقہ حرام ہوگیا، لیکن نکاح کے جابلی طریقوں میں نکاح کا یہ طریقہ حرام ہوگیا، لیکن نکاح کے جابلی طریقوں میں ہے۔ جس طریقے سے بھی کوئی بچ کسی باپ کی طرف منسوب ہوا ہو، اسلام کے بعد بھی اس کو اس نسب پر برقرار رکھا گیا اور شوت ہو، اسلام کے بعد بھی اس کو اس نسب پر برقرار رکھا گیا اور شوت

<sup>(</sup>۱) ولما قبل على وصالح زياد معاوية وضع مصقلة بن هبيرة الشبباني على معاوية ليعرض له بنسب أبى سفيان ففعل، ورأى معاوية ان يستميله باستلحاقه فالتمس الشهادة بذلك ممن علم لحوق نسبه بأبى سفيان فشهد له رجال من أهل البصرة وألحقه، وكان أكثر شيعة على ينكرون ذلك ويسقمونه على معاوية حتى أخوه أبو بكرة \_(ابن خلدون عناص اعلى معاوية حتى أحوه أبو بكرة \_(ابن خلدون عناص اعلى اعلى المارة)\_

نب کے معاملے میں کوئی تفریق نہیں کی گئی۔(۱)

ابن خلدولٌ اور ابن اثيرٌ كے ان بيانات سے بيابت تو صاف ہوگئ كه حضرت ابوسفیان رضی الله عند نے طائف میں سمید سے زنانہیں بلکہ ایک خاص قتم کا نکاح کیا تھا جو جاہلیت میں جائز سمجھا جاتا تھا، اسلام نے اےممنوع تو کردیا مگر اس سے پیدا ہونے والی اولا د کوغیر ثابت النسب یا ولد الحرام قرارنہیں دیا،لیکن آ گے چل کر ابنِ اثیر جزریؓ نے ایک اعتراض پیا کیا ہے کہ:-

> حضرت معاویةً بي سمجھ كه بيرانتلحاق جائز ہے، اور انہوں نے جاہلیت اور اسلام کے استلحاق میں فرق نہیں کیا، اور یہ فعل نا قابل قبول ہے، کیونکہ اس فعل کے منکر ہونے برمسلمانوں کا ا تفاق ہے، اور اسلام میں اس طرح کا استلحاق کسی نے نہیں کیا کہاہے ججت قرار دیا جائے۔

کیکن واقعات کی مجموعی تحقیق کرنے ہے ابن اثیر جزریؓ کا یہ اعتراض بھی بالكل ختم موجاتا ہے۔صورت واقعہ يہ ہے كه اگر حضرت ابوسفيان في عابلي نوع كا ایک نکاح کرنے کے بعد زیاد کو اسلام سے قبل اپنا بیٹا قرار نہ دیا ہوتا اور وہ خود اسلام کے بعد اسے اپنا بیٹا بنانا حاہتے تب تو یہ اعتراض وُرست ہوتا کہ حضرت معاویڈ نے جاہلیت اور اسلام کے استلحاق میں فرق نہیں کیا، یہاں واقعہ پیر ہے کہ حضرت ابوسفیان ؓ نے زمانہ جاہلیت ہی میں اینے ساتھ زیاد کا اسلحاق کرلیا تھا، البتہ عام لوگوں کے سامنے اس کا اظہار نہیں کیا تھا، این خلدونٌ صاف لکھتے ہیں کہ:-

<sup>(</sup>١) وجري أقاصيص يطول بـذكـرهـا الكتاب فأضربنا عنها ومن اعتذر لمعاوية قال إنما استلحق معاوية زيادًا لأن أنكحة الجاهلية كانت أنواعًا لا حاجة إلى ذكر جميعها وكان منها أن الجماعة يجامعون البغي فاذا حملت وولدت الحقت الولد بمن شائت منهم فيلحقه، فلما جاء الانسلام حرم هذا النكاح إلا أنه أقر كل ولد كان ينسب إلى أب من أي نكاح كان من أنكحتهم على نسبه ولم يفرق بين شيء منها \_ (كامل ابن اثير ع:٣٠ ص:٤٤١،طبع قديم)\_ اس کے بعد کی عبارت اور اس پر تبھر د آ گے آ رہا ہے۔

وولدت زيادًا هذا ونسبته إلى أبي سفيان وأقر لها به إلا أنه كان بخفية. (١)

ترجمہ: - سمیہ کے بہاں زیاد پیدا ہوا اور اس نے اسے ابوسفیان اُ ہے منسوب کیا اور ابوسفیان ٹنے بھی اس نسب کا اقرار کیا، مگر خفیہ طور بر۔

(^) زیاد چونکه حضرت ابوسفیانؓ کے مسلمان ہونے سے پہلے ہی پیدا ہو چکا تھا، اس لئے یہ استلحاق یقیناً اسلام سے پہلے ہوا تھا، البتہ اس کا اظہار لوگوں برنہیں ہوا تھا۔ جب حضرت معاویۃ کے سامنے دُس گواہوں نے (جن میں بعض جلیل القدر صحابہ مجھی شامل سے ) اس بات کی گواہی دی کہ حضرت ابوسفیانؓ نے اینے ساتھ زیاد کے نسب کا اقرار کیا تھا، تب حضرت معاویہؓ نے ان کے لئے اس نسب کا اعلان کیا،مشہور محدث حافظ ابن جحررهمة الله عليه اس واقع كوبيان كرتے موع فرماتے مين:-حضرت معاویة نے ۴۴ هر میں ان (زیاد) کا اعتلحاق کیا، اور اس بات ير زياد بن اساء الحرمازي، ما لك بن ربيعه سلوليٌّ اور منذر بن زبیر نے شہادت دی تھی، یہ بات مدائی نے اپنی مختلف سندول سے روایت کی ہے اور گواہوں میں مندرجہ ذیل ناموں کا اضافه کیا ہے: جورید بنت الی سفیان، مسور بن قدامہ الباہلی، ابن ابي نصر القفي ، زيد بن نفيل الازدي، شعبه بن العلقم المماز ني ، بنوعمرو بن شیبان کا ایک شخص، اور بنوالمصطلق کا ایک شخص، ان سب نے ابوسفیان کے بارے میں گواہی دی کہ زیاد ان کا بیٹا ہے، البتہ منذر نے گواہی یہ دی تھی کہ میں نے حضرت علیٰ کو بیہ

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون ج:۳ ص:۱۴\_

<sup>(</sup>۲) کیونکہ حضرت ابوسفیان فنچ کہ کے موقع پر اسلام لائے تصاور زیاد کی ولادت کے بارے میں چار قول میں: ۱- ججرت سے پہلے، ۲- ججرت کے سال، ۳- غزوۂ بدر کے دن، ۲۰ - اور ٹھیک فنچ کمہ کے سال (استیعاب ج: ۱ ص: ۵۳۸)۔

کہتے سنا ہے کہ میں گواہی دیتا ہول کہ ابوسفیان ؓ نے بیہ بات کہی تھی۔ پھر حضرت معاویۃ نے خطبہ دیا اور زیاد کا اسلحاق کرلیا۔ پھر زیاد ہو لے اور انہوں نے کہا کہ: جو پچھان گواہوں نے کہا ہے اگر وہ حق ہے تو میں نے اپنے ہواگر وہ حق ہے تو میں نے اپنے اور اگر یہ غلط ہے تو میں نے اپنے اور اللہ کے درمیان ان لوگوں کو ذمہ دار بنادیا ہے۔ (۱)

حافظ ابنِ حجرُ نے دسویں گواہ کا نام نہیں لکھا ہے، بلکہ''بنو المصطلق کا ایک شخص'' کہا ہے، ابوحنیفہ الدینورگ (متونی ۲۸۲ھ) نے ان کا نام''یزید'' لکھا ہے اور ان کی گواہی اس طرح نقل کی ہے:۔

> أنبه سسمع أبيا سيفييان يقول إن زيادًا من نطفة أقرها في رحم أمه سميّة فتم ادعاؤه إياه. <sup>(٢)</sup>

ترجمہ: - میں نے ابوسفیان کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ زیاد اس نطفے سے ہے جو میں ڈالا تھا، نطفے سے ہے جو میں ڈالا تھا، لہذا یہ ثابت ہوگیا کہ ابوسفیان نے زیاد کے حق میں اپنا بیٹا ہونے کا دعویٰ کیا تھا۔

جن گواہوں کے نام حافظ ابن چر نے مدائی کے حوالے سے لکھے ہیں ان میں حضرت مالک بن ربعہ سلو کی صحابہ میں سے ہیں اور بیعتِ رضوان میں شریک میں حضرت مالک بن ربعہ سلو کی صحابہ میں سے ہیں اور بیعتِ رضوان میں شریک رہے ہیں۔ ان حالات میں ہماری سمجھ سے باہر ہے کہ حضرت معاویہ نے نیاد کا جو اسلامات دی گواہوں کی گواہی پر مجمعِ عام میں کیا، اس میں شریعت کے کون سے مُسلَمہ قاعدے کی خلاف ورزی ہوئی؟ جبکہ ابنِ اشیر جزریؓ کی تصریح کے مطابق جابلی نکاح سے جاہلیت میں پیدا ہونے والی اولاد کو اسلام میں غیر ثابت النسب قرار نہیں دیا جاتا

<sup>(1)</sup> الاصابة ع: الص: ٥٦٣، المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة ١٣٥٨ هـ "زياد بن ابيا -

<sup>(</sup>٢) الدينوريُّ: الاخبار الطوال ص:٢١٩، بتـحقيق عبدالمنعم عامر، الادارة العامة للثقافة. القاهرة ١٩٧٠ء

<sup>(</sup>٣) الاصابة ج:٣ ص:٣٢٣\_

۵۸

تھا، یہی وجہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللّٰدعنہ تم کھا کرفرماتے ہیں کہ:-أمها والله لقد عمله مت المعوب أنبي كنت أعيزها فبي

الجاهلية وأن الإسلام لم يز دنى إلا عزا وأنى لم أتكثر برياد من قلة ولم أتعزز به من ذلة للكن عرفت حقا له

فوضعته موضعه.

ترجمہ: - خدا کی قسم! تمام عرب جانتے ہیں کہ جاہلیت ہیں مجھے تمام عربوں سے زیادہ عزّت حاصل تھی، اور ظاہر ہے کہ اسلام نے بھی میری عزّت میں ہی اضافہ کیا ہے، لہذا نہ تو ایسا ہے کہ میری نفری قلیل ہو اور میں نے زیاد کے ذریعہ اس میں اضافہ کرلیا ہو، اور نہ بھی میں ذلیل تھا کہ زیاد کی وجہ سے مجھے عزّت مل گئ ہو، بلکہ واقعہ یہ ہے کہ یہ میں نے اس کا حق سمجھا ہے اور اسے اس کے حقدار تک پہنجادیا ہے۔

کیا ندکورہ بالا واقعات کی روشن میں حضرت معاویہ رصنی اللہ عنہ کے اس حلفیہ بیان کے بعد (جسے مولانا مودودی نے یقیناً ابنِ انتیراور ابنِ خلدون کی تواریخ میں دیکھا ہوگا) یہ کہنے کی کوئی گنجائش باتی رہتی ہے کہ:-

زیاد بن سمیہ کا استلحاق بھی حضرت معاویۃ کے ان افعال میں سمیہ کا استلحاق بھی حضرت معاویۃ کے ان افعال میں سے ہے جن میں انہوں نے سیاسی اغراض کے لئے شریعت کے ایک مُسلّم قاعدے کی خلاف ورزی کی تھی۔ (ص:۵۵۱)

یمی وجہ ہے کہ اس وقت بھی جو حضرات حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے اس فعل پر اعتراض کر رہے تھے، ان میں ہے کسی نے مینیس کہا کہ زیاد تو زنا سے پیدا ہوا تھا، اس لئے اس کا نسب حضرت ابوسفیان رضی اللہ عنہ سے لاحق نہیں کیا جاسکتا۔ اس

 <sup>(1)</sup> ابن أثير ج:٣ ص:١٤ ا، طبع قد يم، الطبرى ج: ٢ ص:١٦٣، مطبعة الاستفامة بالقاهرة المستفامة بالقاهرة المستفامة بالقاهرة المستفامة بالقاهرة المستفامة بالمستفامة بالمستفامة بالمستفول عن المستفامة المستفامة

کے بچائے ان کا اعتراض بیتھا کہ حضرت ابوسفیان رضی اللہ عنہ نے سمیہ ہے مہاشرت ہی نہیں کی ، حضرت ابوبکرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی مخالفت کا بڑا شہرہ ہے کیکن کسی بند ہُ خدا نے بدد کیلنے کی زحمت گوارانہیں کی کہ ان کی وجه اعتراض کیاتھی؟ حافظ ابن عبدالبر نے ان کا بہ قول نقل کیا ہے:-

> لا والله ما علمت سمية رأت أبا سفيان قط. (١) ترجمہ:- نہیں، خدا کی قتم! مجھے معلوم نہیں کہ سمیہ نے تبھی ابوسفیان کو دیکھا بھی ہے۔

اور عبدالرحمٰن بن الحکم نے اس موقع پر حضرت معاویه رضی اللہ عنہ کی ہجو میں جوشعر کھے تھے، ان میں سے ایک شعریہ بھی ہے ۔

> وأشهد أنهسا حملت زيادًا (۲) وصبحر من سميّة غير دان

یعنی: میں گواہی دیتا ہوں کہ سمیہ کے بطن میں زیادہ کا استقرارِ حمل اس حالت میں ہوا تھا کہ صحر (ابوسفیانؓ) سمیہ کے قریب بھی نہیں تھا۔

اور ابن مفرغ نے کہا تھا ۔

شهدت بأن أمك لم تباشر أبسا سفيسان واضعة القنباع

ترجمه:- میں گواہی دیتا ہوں کہ تیری ماں نے بھی اوڑھنی اُ تار کر

ابوسفیان کے ساتھ مباشرت ہی نہیں کی۔

اور وہ ابنِ عامر جنھیں ایک خاص وجہ ہے اس استلحاق کو ناجائز قرار دینے کی سب سے زیادہ خواہش تھی، انہوں نے بھی ایک شخص کے سامنے بس اینے اس

<sup>(1)</sup> الاستيعاب تحت الاصابة ج: اص: ۵۵۰\_

<sup>(</sup>٢) الضأح: اص: ٥٥١

<sup>(</sup>٣) الاعتبعاب خ:١ ص:٥٥٢\_

حضرت معاويةً

ارادے کا اظہار کیا تھا کہ:-

لقد هممت أن آتى بقسامة من قريش يحلفون أن أبا سفيان لم ير سمية. (١)

ترجمہ:- میرا ارادہ ہے کہ میں قریش کے بہت سے قسم کھانے والوں کو لاؤں جو اس بات پرقتم کھائیں کہ ابوسفیان ؓ نے بھی سمیدکو دیکھا تک نہیں۔

سوال یہ ہے کہ یہ تمام معترضین اس بات کو نابت کرنے پر کیوں زور لگا

رہے تھے کہ حضرت ابوسفیان جھی سمیہ کے قریب تک نہیں گئے، انہوں نے سیدھی

بات یہ کیوں نہیں کہی کہ ابوسفیان اگر سمیہ کے قریب گئے بھی ہوں تو یہ سراسر زنا تھا،
اور زنا سے کوئی نسب ثابت نہیں ہوتا، بیاس بات کی کھلی علامت ہے کہ ان حضرات کے زد یک بھی اگر یہ ثابت ہوجائے کہ ابوسفیان نے سمیہ سے جاہلیت میں مبینہ مباشرت کی تھی تو پھر ان کو بھی زیاد کے اسلحاق میں کوئی اعتراض نہیں تھا، ان کو اعتراض نہیں تھا، ان کو اعتراض صرف یہ تھا کہ ان کے علم کے مطابق ابوسفیان سمیہ کے قریب تک نہیں گئے،
اس لئے زیاد کا اسلحاق دُرست نہیں، لیکن ظاہر ہے کہ ان کا بیعلم حضرت معاویہ پر پر شہادت دیں تو شرعاً اس چر گرز رچکی تھیں، ان کے مقابلے میں یہ حضرات ہزار بارنفی پر شہادت دیں تو شرعاً اس کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔

ہم پر تو اس واقعے کی تمام تفصیلات پڑھنے کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے جذبۂ احترامِ شریعت کا غیر معمولی تأثر قائم ہوا ہے۔غور فرمایئے کہ حضرت معاویہ کی شرافت وفضیلت کا معاملہ تو بہت بلند ہے، ایک معمولی آ دمی کے نفس کے لئے بھی یہ بات کس قدر نا گوار ہوتی ہے کہ جس شخص کوکل تک ساری دُنیا ولد الحرام اور غیر ثابت النہ کہتی اور مجھتی آئی تھی، آج اے اپنا بھائی بنالیا جائے۔ ظاہر ہے کہ حضرت معاویہ جیسے جلیل القدر صحالی، سردار اور سردار زادے کے لئے یہ بات کس قدر

<sup>(</sup>۱) الطبوى خ:۳ ص:۹۳۱ـ

حفزت معاوية

شاق ہوگی؟ لیکن جب دس گواہوں کے بعد ایسے شخص کو اپنا بھائی قرار دینا ''حق اللہ'' بن جاتا ہے تو وہ اپنے تمام جذبات کوختم کر کے اور مخالفین کی کھڑی ہوئی صعوبتوں کو حجیل کر پکار اُٹھتے ہیں کہ:-

عرفت حق الله فوضعته موضعه.

ترجمہ:- میں نے اللہ کے حق کو پہچان لیا، اس کئے اسے اس کے حقدار تک پہنچادیا۔

یکی وجہ ہے کہ حفرت معاویہ یے جن معرضین کو اصل واقعے کاعلم ہوتا گیا،
انہوں نے اپنے اعتراضات ہے رُجوع کرلیا۔ حافظ ابنِ عبدالبرِّ ہی نے نقل کیا ہے کہ
عبدالرحٰن بن الحکم اور ابنِ مفرغ جنھوں نے اس واقعے پر حضرت معاویہ ہے حق میں
ہجویہ اشعار کے تھے، حضرت معاویہ کے ندکورہ بالا ارشاد کے بعد انہوں نے بھی اپنے
سابقہ رویے پر شرمندگی ظاہر کی، نیز وہ ابنِ عامر جن کے بارے میں حافظ ابنِ جریہ ّ
نے بینقل کیا ہے کہ انہوں نے اس اسلحاق کی مخالفت کرنے کے لئے نفی پر گواہیاں
جع کرنے کا ارادہ کیا تھا، طبری ہی کی تصریح کے مطابق وہ بھی بعد میں حضرت معاویہ " ہے معافی مانگنے آئے تھے اور حضرت معاویہ نے انہیں معانے کردیا تھا۔ (۲)

اورسب سے بڑھ کر ہے کہ اُمِّ المؤمنین حفرت عاکشہ رضی اللہ عنہا بھی شروع میں اس استلحاق کے خلاف تھیں، ابنِ خلدون ؓ نے نقل کیا ہے کہ ایک مرتبہ زیاد نے حفرت عاکشہ رضی اللہ عنہا کو''زیاد بن ابی سفیان' کے نام سے خطاکھا، مقصد میر تھا کہ حضرت عاکشہ بھی جواب میل''زیاد بن ابی سفیان' لکھ دیں گی تو اے اپنے استلحاق نسب کی سندمل جائے گی، کیکن حضرت عائشہ نے جواب میں میا الفاظ لکھے کہ:من عائشہ اُمَّ المؤمنین إلی ابنہا زیاد۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) این خلدون ج:۳ ص:۱۶ـ

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب ج: اص: ٥٥٥ تحت الاصابة)\_

<sup>(</sup>۳) الطبرى ج:۲ ص:۱۲۳\_

<sup>(</sup>۴) این خلدونٌ ج:۳ ص:۱۶\_

ترجمہ: - تمام مؤمنین کی مال کی طرف سے اپنے بیٹے زیاد کے نام ۔

لکین بعد میں جب حقیقت حال سامنے آئی تو خود حضرت عائشہؓ نے زیاد کو

''زیاد بن ابی سفیان' کے نام سے خط لکھا۔ حافظ ابن عساکرؓ نے نقل کیا ہے کہ ایک مرتبہ مرہ قبیلے کے لوگ زیاد کے پاس حضرت عبدالرحمٰن بن ابی بکرؓ کا سفار ہی خط لے جانا چاہتے تھے، حضرت عبدالرحمٰنؓ زیاد کو''ابن ابی سفیان' کھتے ہوئے بچکچا رہے تھے،

اس لئے حضرت عائشہؓ کے پاس پنچی، حضرت عائشہؓ نے صاف بیالفاظ کھے کہ: 
من عائشہ أم المؤمنین عائشہ کی طرف سے ابوسفیان کے بیٹے زیاد من ابی سفیان کے بیٹے زیاد کے نام۔

کے نام۔

جب زیاد کے پاس بی خط پہنچا تو اس نے خوش ہوکر بیہ خط مجمع عام میں سنایا۔ ان حالات میں ہمیں بیتو قع رکھنا بے محل نہیں کہ مولانا مودودی صاحب بھی مجموعی صورتِ حال سے واقف ہونے کے بعد اپنے اس اعتراض سے رُجوع کرلیں گے، اور انہوں نے اس معاملے میں عام معترضین سے زیادہ جو سخت اور مکردہ اُسلوبِ بیان اختیار فرمایا ہے، اس پرندامت کا اظہار فرما کیں گے...!

## گورنروں کی زیاد تیاں

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر چھٹا اعتراض مولانا مودودی صاحب نے بیہ کیا ہے کہ:-

> حضرت معاویہ ؓ نے اپنے گورزوں کو قانون سے بالاتر قرار دیا اور ان کی زیاد تیوں پر شرکی اُحکام کے مطابق کارروائی کرنے ہے صاف انکار کردیا۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں اس '' کلیے' کا استنباط مولانا نے چھ واقعات ہے کیا ہے، پہلا واقعہ وہ یوں نقل فرماتے ہیں:-

<sup>(</sup>١) تهذيب العاماكوا ﴿ ٢٥ ش: ١١٨ مطبعة الروضة، الشام، ٣٣٢ ص

ان کا گورز عبداللہ بن عمرو بن غیلان ایک مرتبہ بھرے میں منبر پر خطبہ دے رہا تھا، ایک شخص نے دوران خطبہ میں اس کو کنگر ماردیا،
اس پر عبداللہ نے اس شخص کو گرفتار کرایا اور اس کا ہاتھ کو اویا۔
حالا نکہ شرکی قانون کی رُو سے بیابیا جرم نہ تھا جس پر کسی کا ہاتھ کاٹ دیا جائے، حضرت معاویہؓ کے پاس استغاثہ کیا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ میں ہاتھ کی دیت تو بیت المال سے اوا کردُوں گا مگر میرے نمال سے قصاص لینے کی کوئی سبیل نہیں۔ (ص:۱۵۱،۲۵۱)
مولانا نے یہاں بھی واقعے کے انہائی اہم جزو کو حذف کرے قصہ اس طرح بیان کیا ہے کہ جس سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں نہایت غلط اور طرح بیان کیا ہے کہ جس سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں نہایت غلط اور طرح بیان کیا ہے کہ جس سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں نہایت غلط اور طرح بیان کیا جوالہ دیا ہے، یہاں ہم ابن کشر کی پوری عبارت نقل کرویے ہیں۔ اور ابنِ اثیرؓ کا حوالہ دیا ہے، یہاں ہم ابنِ کشر کی پوری عبارت نقل کرویے ہیں۔ مولانا کی عبارت کا اس سے مقابلہ کرلیا جائے:۔

الی سال میں حضرت معاویہ نے عبداللہ بن غیلان کو بھرہ سے معزول کرکے اس کی جگہ عبیداللہ بن زیاد کو مقرر کیا، اور حضرت معاویہ نے ابنِ غیلان کو جومعزول فرمایا، اس کا سبب یہ تھا کہ ایک مرتبہ وہ خطبہ دے رہا تھا کہ بنوضتہ کے کسی شخص نے اس کو کنگر ماردیا، اس نے اس شخص کا ہاتھ کا شخے کا حکم دے دیا، اس کے بعد اس شخص کی قوم کے لوگ ابنِ غیلان کے پاس آئے اور

<sup>(</sup>۱) ثم دخلت سنة خمس وخمسين فيها عزل معاوية عبدالله بن غيلان عن البصرة وولى عليها عبيدالله بن زياد وكان سبب عزل معاوية ابن غيلان عن البصرة أنه كان يخطب الناس فحصه رجل من بنى ضبة فامر بقطع يده فجاء قومه إليه فقالوا له: إنه متى بلغ أمير المؤمنين أنك قطعت يده في هذا الصنع فعل به وبقومه نظير ما فعل بحجر بن عدى فاكتب لنا كتابا أنك قطعت يده في هبهة فكتب لهم فتركوه عندهم حينا ثم جائوا معاوية فقالوا له: إن نائبك قطع يد صاحبنا في شبهة فاقدنا منه، قال: لا سبيل إلى القود من عمالي ولكن الدية المنابك قطعهم الدية وعزل ابن غيلان. (البرابي ح ٨٠٠ ص١٤٠).

الفاظ کے معمولی اختلاف کے ساتھ بالکل یہی واقعہ علامہ ابنِ اثیر جزرگُ نے بھی نقل کیا ہے، ہماری سمجھ سے بالکل باہر ہے کہ جو شخص قصاص اور دیت کے شرعی قوانین سے واقف ہو، وہ اس واقعے کو پڑھ کر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے اس فیصلے پرکوئی ادنیٰ اعتراض کس طرح کرسکتا ہے؟

اس واقعے میں صاف تصریح ہے کہ حضرت معاویہؓ کے سامنے بنوضبّہ کے لوگوں نے ابنِ غیلان کے تحریری اقرار کے ساتھ مقدمے کی جوصورت پیش کی، وہ سے تھی کہ ابن غیلان نے ایک شخص کا ہاتھ شبہ میں کاٹ دیا ہے۔

''شبہ میں ہاتھ کاٹ دینا'' اسلامی فقد کی ایک اصطلاح ہے، قاعدہ یہ ہے کہ اگر کسی شخص پر سرقد کا الزام ہواور اس کے ثبوت میں کوئی ادنیٰ سا شبہ بھی پیش آ جائے تو ہاتھ کا نے کی سزا موقوف ہوجاتی ہے اور شبہ کا فائدہ (Benefit Of Doubt) ملزم کو دیا جاتا ہے، اگر ایسی صورت میں کوئی حاکم غلطی سے ملزم پر سزا جاری کرکے ہاتھ کاٹ دیا ہے''۔
کاٹ دے تو کہا جاتا ہے کہ''اس نے شبہ میں ہاتھ کاٹ دیا ہے''۔

''شبہ میں ہاتھ کاٹ دینا'' بلاشبہ حاکم کی سنگین فلطی ہے، لیکن اس فلطی کی بناء پر کسی کے نزدیک بھی بیت کم نہیں ہے کہ اس حاکم سے قصاص لینے کے لئے اس کا

ہاتھ بھی کاٹ دیا جائے ، کیونکہ شبہ کا فائدہ اس کو بھی ماتا ہے۔ ہاتھ بھی کاٹ دیا جائے ، کیونکہ شبہ کا فائدہ اس کو بھی ماتا ہے۔

فقہاء نے تفری کی ہے کہ اگر کوئی حاکم غلطی ہے کی شخص پر شبہ میں سزا جاری کردے تو حاکم سے فضاص نہیں لیا جاتا، اس کی ایک مصلحت یہ بھی ہے کہ اگر حاکموں کے ایسے فیصلوں کی وجہ سے ان پر حد جاری کی جایا کرے یا ان سے قصاص لیا جانے لگے تو اس اہم منصب کو کوئی قبول نہیں کرے گا، کیونکہ انسان سے ہر وقت غلطی کا اختال ہے، اس بات کو حضرت معاویہؓ نے ان الفاظ میں تعییر فرمایا ہے کہ: -

میرے گورنروں سے قصاص لینے کی کوئی سبیل نہیں۔

پھر چونکہ اس واقعے ہے ایک طرف اس شخص کو نقصان پہنچا تھا جس کا ہاتھ کاٹا گیا، اس لئے حضرت معاویدؓ نے اسے دیت دِلوادی اور وُوسری طرف حاکم کی نااہلیت بھی ظاہر ہوگئ تھی، اس لئے اسے معزول کر دیا۔

سوچنے کی بات یہ ہے کہ اگر حضرت معاویۃ محض اس بناء پر ابنِ غیلان سے قصاص نہیں لے رہے تھے کہ وہ ان کے گورنر ہیں تو انہیں معزول کیوں فرمایا؟ اور

معزول کرنے کے بعد تو وہ گورزنہیں رہے تھے، پھران سے قصاص کیوں نہیں لیا؟ ایس سے میں اسکیں بنا سے بیٹر کا سے بیٹر کا میں ہے۔

اس پر جیرت کا اظہار کیجئے یا افسوں کا، کہ ابنِ اثیرؓ اور ابنِ کثیرؓ (جن کے حوالے سے مولانا مودودی صاحب نے یہ واقعد نقل کیا ہے) دونوں نے ابتداء ہی معزولی کے بیان سے کی ہے، اور غیرمہم الفاظ میں بتلایا ہے کہ حضرت معاویہؓ کے ساتھ مقدمہ کس طرح پیش ہوا تھا؟ مَّر مولانا نہ تو معزولی کا ذکر کرتے ہیں اور نہ بیش ہونے والے مقدمے کی صحیح نوعیت کا، اور صرف حضرت نہ اور نہ بیش ہونے والے مقدمے کی صحیح نوعیت کا، اور صرف حضرت

معاویدرضی اللہ عنہ کا بیہ جملے نقل کردیتے ہیں کہ:-

میرے عُمَال ہے قصاص لینے کی کوئی سبیل نہیں۔ اور اس ہے یہ نتیجہ نکالتے ہیں کہ:-

حضرت معاویڈ نے اپنے گورزوں کو قانون سے بالاتر قرار دے

عشرت معاوييًّ ۲۲ اور تاريخي ها كَلَّ

دیا اور ان کی زیاد تیول پرشری اُحکام کے مطابق کارروائی کرنے سے صاف انکار کردیا۔

اس کے بعد دُوسرا واقعہ مولانا نے طبری اور ابن اخیر کے حوالے ہے یہ بیان فرمایا ہے کہ زیاد نے ایک مرتبہ بہت ہے آ دمیوں کے ہاتھ صرف اس جرم میں کا ف دیۓ تھے کہ انہوں نے خطبے کے دوران اس پر سنگ باری کی تھی، یہ واقعہ بلاشبہ اسی طرح طبری اور ابن اخیر میں موجود ہے، لیکن اگر اس روایت کو دُرست مان لیا جائے تو یہ زیاد کا ذاتی فعل تھا، حضرت معاویہ پر اس کا الزام اس لئے عاکد نہیں ہوتا کہ کسی تاریخ میں یہ موجود نہیں ہے کہ حضرت معاویہ کو اس واقعے کی اطلاع ہوئی اور انہوں ناریخ میں یہ موجود نہیں ہو کہ حضرت معاویہ کو اس کی اطلاع نہ ہوئی ہو، اور بیہ بھی ممکن ہے کہ اس طرح اطلاع بینچی ہوجس طرح ابن غیلان کے ندکورہ بالا واقعے میں بینچی تھی، اور یہ جس محرح ابن غیلان کے ندکورہ بالا واقعے میں بینچی تھی، اور یہ جس مستحد نہیں کہ حضرت معاویہ نے زیاد کو اس حرکت پر مناسب میں بینچی تھی، اور یہ جس مستحد نہیں کہ حضرت معاویہ نے زیاد کو اس حرکت پر مناسب میں بینچی تھی، اور یہ جس مستحد نہیں کہ حضرت معاویہ نے نے زیاد کو اس حرکت پر مناسب میں بینچی تھی، اور یہ جس مستحد نہیں کہ حضرت معاویہ نے نے زیاد کو اس حرکت پر مناسب میں نوائش کی ہو، لہذا قطعیت کے ساتھ یہ بات کیسے کہی جاسمتی ہے کہ: -

(خلافت وملوكيت ص:۱۷۲)

تیسرا واقعہ مولانا نے حضرت بسر بن ارطاۃ کے بارے میں نقل کیا ہے کہ انہوں نے بیمن میں حضرت علیؓ کے گورنر عبیداللہ بن عباسؓ کے دو بچوں کو قتل کردیا، ہمدان میں بعض مسلمان عورتوں کو لونڈیاں بنالیا۔

جہاں تک بچوں کو قتل کرنے کا تعلق ہے، اگر یہ روایت ڈرست ہوتو یہ حضرت معاویۃ کے عبد خلافت کا نہیں بلکہ مشاجرات کے زمانے کا قصہ ہے، جبکہ حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہا کے لشکر باہم برسر پیکار تھے، اس دور کی جنگوں کے بیان میں اس قدر رنگ آمیزیاں کی گئی ہیں کہ حقیقت کا چھ چلانا بہت وُشوار ہے، ٹھیک ای روایت میں جس سے مولانا نے استدلال کیا ہے، علامہ طبریؒ نے دیشوں کیا ہے کہ بسر بن ارطاق کے مقابلے کے لئے حضرت علیؓ نے حضرت جاریہ بن قدامہ کو دو ہزار کالشکر دے کر روانہ کیا۔ حضرت جاریہ کی توری بستی کو بن قدامہ کو دو ہزار کالشکر دے کر روانہ کیا۔ حضرت جاریہ نے نجران پہنچ کر پوری بستی کو

آگ نگادی اور حضرت عثمان کے ساتھیوں میں سے بہت سے افراد کو بکڑ کرفتل کرڈالا، پھر جاریٹ مدینہ طیبہ پننچ، اس وقت حضرت ابو ہر رہ وضی اللّٰہ عنه نماز پڑھا رہے تھے، وہ انہیں دیکھ کر پچ ہی میں بھاگ کھڑے ہوئے، جاریہؓ نے کہا:-

والله لو أخذت أبا سنور لضربت عنقه. (۱) ترجمه:- خدا كى قتم! اگر بلى والا (حضرت ابو ہربرہٌ) مجھے ہاتھ آگيا تو ميں اس كى گردن مار دُول گا۔

حضرت علیؓ نے انہیں بھرہ بھیجا، وہاں انہوں نے حضرت معاویۃؓ کے گورنر عبداللہ بن الحضر می کو گھر میں محصور کرکے زندہ جلادیا۔ الکین ہم ان زیاد تیوں سے حضرت علیؓ اور حضرت معاویۃؓ دونوں کو ہُری سمجھتے ہیں، اور نا قابلِ اعتاد تاریخی روایات کی بناء پر ان حضرات میں سے کسی کو مور دِ الزام قرار دینا جائز نہیں سمجھتے، کیونکہ ان روایات کی صحت کا کچھ پیتے نہیں۔

انہی بسر بن ارطاۃ رضی اللہ عنہ کے بارے میں جنھیں مذکورہ روایات کی بناء پرمولانا مودودی نے '' ظالم شخص' کا خطاب دے دیا ہے، خود حضرت علی رضی اللہ عنہ کی گواہی تو حافظ ابن کثیر ؓ نے اس طرح نقل کی ہے کہ:-

عن زهير بن الأرقم قال: خطبنا على يوم جمعة فقال: نبئت أن بسرًا قد طلع اليمن، وأنى والله لأحسب أن هؤ لاء القوم سيظهرون عليكم وما يظهرون عليكم إلا بعصيانكم إمامكم وطاعتهم إمامهم وخيانتكم وأمانتهم وإفسادكم في أرضكم وإصلاحهم. (٢)

ہمیں خطبہ دیتے ہوئے فرمایا کہ: مجھے خبر ملی ہے کہ بسر (بن

<sup>(</sup>١) الطبرى ج: ٣٠ ص: ٤٠١، مطبعة الاستقامة، القاهرة ١٣٥٨ هـ

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب تحت الاصابة ع: اص: ٢٣٤، ذكر "جارية بن قدامة"\_

<sup>(</sup>m) البداية والنهاية ع: 4 ص: ٣٢٥، مطبعة السعادة\_

٧A

ارطاۃ) یمن پڑنے گئے ہیں، اور خداکی قتم! میرا گمان یہ ہے کہ یہ
لوگ تم پر غالب آ جائیں گے اور صرف اس بناء پر غالب آئیں
گے کہ تم اپنے امام کی نافر مانی کرتے ہواور یہ لوگ اپنے امام کی
اطاعت کرتے ہیں، تم لوگ خیانت کرتے ہواور یہ لوگ امین
ہیں، تم اپنی زمین میں فساد مچاتے ہواور یہ اصلاح کرتے ہیں۔
یہی وجہ ہے کہ حافظ ابن مجرِّ، حافظ ابن حبانؓ سے نقل کرتے ہیں کہ:و له أحبار شهیر ہ فی الفتن لا ینبغی التشاغل بھا۔ (ا)
ترجمہ:- فتنے کے دور میں ان کے (بسرؓ کے) بہت قصے مشہور
ہیں جن میں مشغول ہونانہیں چاہئے۔

اس کے علاوہ ان جنگوں میں حضرت علیؓ اور حضرت معاویہؓ دونوں نے اپنے ماتخوں کو یہ تاکید فرمائی تھی کہ وہ قتل و قبال میں حدِضرورت سے آگے نہ بڑھیں، حضرت علیؓ کا بیدارشاد تو متعدّد مقامات پرمنقول ہے، اور حضرت معاویہؓ کے بارے میں خودانہی! سربن ارطاۃؓ کا بیمقولہ بہت می تواریؓ نے نقل کیا ہے کہ:-

يا أهل المدينة! لو لا ما عهد إلى معاوية ما تركت بها محتلما إلا قتلته.

ترجمہ:- اے اہلِ مدینہ! اگر مجھ سے معاویۃ نے عہد نہ لیا ہوتا تو میں اس شہر میں کسی بالغ انسان کوقل کئے بغیر نہ جھوڑتا۔

اس سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت معاویہ ؓ نے تو انہیں ہر بالغ انسان کوتل کرنے سے بھی منع کیا تھا، چہ جائیکہ چھوٹے بچوں کوقل کرنے کی اجازت و ہے۔ لہذا حضرت علیؓ کے گورز ہوں یا حضرت معاویہؓ کے، اگر انہوں نے فی الواقع دورانِ جنگ کوئی زیادتی کی بھی ہوتو اس کی کوئی ذمہ داری حضرت علیؓ یا حضرت معاویہؓ پر عائد نہیں

<sup>(</sup>١) الاصابة ع: اص:١٥٢ـ

<sup>(</sup>۲) مثال کے طور برطبری ج:۳ ص:۲۰۵ ملاحظه فرمایئے۔

<sup>(</sup>٣) الطبرى في م ص: ١٠٠١ الاستيعاب تحت الاصابة في: الس:١٦٦ ابن عساكر في ٣٠٠ سـ ٢٢٢٠ ـ

ہوتی، چنانچہ تواریخ سے بیہ بھی ثابت ہے کہ فتنے کا وقت گزر جانے کے بعد حضرت معاویہ نے ان زیاد تیوں کی تلافی کر کے بسر بن ارطاق کو گورزی سے معزول کر دیا۔

رہ گیا بیہ قصہ کہ بسر بن ارطاق نے ہمدان پر جملہ کر کے وہاں کی مسلمان عورتوں کو کنیز بنالیا تھا، سو بیہ بات الاستیعاب کے سواکسی بھی تاریخ میں موجود نہیں ہے، یبال تک کہ حافظ ابن عساکر جنھوں نے بسر بن ارطاق کے حالات چھ شفیات میں ذکر کئے ہیں اور ان میں بسر سے متعلق تمام صحیح وسقیم روایات جمع کی ہیں اور ہمدان پر ان کے حملے کا بھی ذکر کیا ہے، انہوں نے بھی کہیں بینہیں لکھا کہ انہوں نے ہمدان پر ان کے حملے کا بھی ذکر کیا ہے، انہوں نے بھی کہیں بینہیں لکھا کہ انہوں نے مسلمان عورتوں کو کنیز بنالیا تھا، یہ روایت صرف حافظ ابن عبدالبر نے الاستیعاب میں مسلمان کورتوں کو کنیز بنالیا تھا، یہ روایت صرف حافظ ابن عبدالبر نے الاستیعاب میں نقل کی ہے اور اس کی سند بھی نہایت ضعیف ہے۔ بعض متعلم فیہ راویوں سے قطع نظر اس میں ایک راوی موئی بن عبیدہ ہیں، جن کی محدثین نے تضعیف کی ہے، امام احد کا ان کے بارے میں ارشاد ہے کہ:-

لا تحل الرواية عنه عن موسلي بن عبيدة.

ترجمه: - میرے نزدیک موی بن عبیدہ سے روایت کرنا حلال نہیں۔

آپ اندازہ فرمائے کہ اگریہ واقعہ سجے ہوتا کہ ''مسلمان عورتوں کو بازار میں کھڑا کرنے بیچا گیا'' تو کیا اس واقعے کوکسی ایک بی شخص نے دیکھا تھا؟ یہ تو تاریخ کا ایسا منفرد سانحہ ہوتا کہ اس کی شہرت حد تواتر تک پہنچ جانی چاہئے تھی، اور حضرت معاویہ ہے بغض رکھنے والا گروہ جو پُر کا کوا بنانے بلکہ بسااوقات بے پُر کی اُڑانے پر تلا ہوا تھا وہ تو اس واقعے کو نہ جانے کہاں سے کہاں پہنچادیتا؟ اس کے باوجود اس واقعے کی صرف ایک ہی روایت کیوں ہے؟ اور وہ بھی ضعیف اور مجروح جے کسی موڑخ نے بھی اپنی تاریخ میں درج کرنا مناسب نہیں سمجھا، لہٰذا محض اس ضعیف اور

<sup>(</sup>١) وكيميِّز: ابن خلدون ع:٣٠ ص:٩٠٨، "بعث معاوية العمال إلى الأمصار".

 <sup>(</sup>۲) ابن عساكو ج:۳ ص:۲۲۰ تا ۲۲۵، "بسر بن أبي أرطاة".

<sup>(</sup>٣) ابو حاتم الرازيُّ: المجرح والتعديل عُ:٣ ص:١٥٢،تشم اوَّل ِ

<sup>(</sup>٣) الاستيعاب ج: الس:١٦٦]

منفر د روایت کی بناء پر صحابه کرام کی تاریخ پر اتنا بڑا داغ نہیں لگایا جاسکتا۔ حرجہ باقد میں نامیان کو طوح کے الدین است

چوتھا واقعہ مولا نانے اس طرح بیان فر مایا ہے:-

پر کاٹ کر ایک جگہ سے وُ وسری جگہ بھیجنے اور انتقام کے جوش میں الاشوں کی بے حرمتی کرنے کا وحشیا نہ طریقہ بھی، جو جاہلیت میں رائج تھا اور جسے اسلام نے مٹادیا تھا، اسی دور میں مسلمانوں کے اندر شروع ہوا۔

سب سے پہلا سر جو زمانۂ اسلام میں کاٹ کر لے جایا گیا وہ حضرت عمار بن یاسر کا تھا، إمام احمد بن صبل نے اپنی مسند میں صحیح سند کے ساتھ یہ روایت نقل کی ہے اور ابن سعد نے بھی طبقات میں اے نقل کیا ہے کہ جنگ صفین میں حضرت عمار گا سر کاٹ کر حضرت معاویہ کے پاس لایا گیا، اور دوآ دمی اس پر جھگڑ رہے تھے کہ عمار کو میں نے قبل کیا۔

یے روایت تو مولانا نے صحیح نقل کی ہے، لیکن اگر یہ واقعہ دُرست ہوتو اس واقعے سے حضرت معاویہ پر الزام عائد کرنا کسی طرح دُرست نہیں ہے، اس لئے کہ اس روایت میں صرف اتنا بیان کیا گیا ہے کہ حضرت عمار رضی اللہ عنہ کا سر حضرت معاویہ نے اس فعل معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس لے جایا گیا، یہ نہیں بتلایا کہ حضرت معاویہ نے اس فعل پر کیا اثر لیا؟ بالکل ای قتم کا ایک واقعہ امام ابن سعد بی نے طبقات میں یہ نقل فرمایا ہے کہ حضرت زبیر بن عوام رضی اللہ تعالی عنہ کو حضرت علی کے ایک شخص عمیر بن جرموز نے قبل کیا اور ان کا سرتن سے جدا کر کے حضرت علی کے پاس لے گیا۔ (۱)

ہماری گزارش ہیہ ہے کہ ان دونوں قصوں میں کوئی الزام حضرت علی یا حضرت ملی معاویہ پر اس لئے عائد نہیں ہوتا کہ دونوں میں سے کسی نے نداس بات کا تھم دیا تھا ۔ کہ فلال کا سرکاٹ کر ہمارے پاس لایا جائے ، ندانہوں نے اس فعل کی تو ثیق کی تھی، بلکہ یقیناً انہوں نے اس فعل کو بُرا قرار دے کر ایسا کرنے والے کو تنمیہ کی ہوگ ۔

<sup>(1)</sup> طبقات ابدر سعد ج:۳ ص:۱۱۲ جزور ۸ "زبيو بن عوام" -

حضرت علیؓ کے بارے میں تو اس روایت میں سی بھی موجود ہے کہ انہوں نے حضرت رہیں کے بیر گی شہادت پر افسوس کا اظہار فر مایا، حضرت معاویہؓ کے قصے میں راوی نے الیمی کوئی بات ذکر نہیں کی، اگر راوی نے کسی وجہ سے تنبیہ کا ذکر نہیں کیا تو بیہ ''عدم ِ ذکر'' ہی تو ہے،''ذکر عدم'' تو نہیں کہ اس سے ان حضرات پر کوئی الزام لگایا جاسکے اور اس سے بیہ نکال لیا جائے کہ ان حضرات نے اپنے ماتحوں کو شرقی حدود پامال کرنے کی چھٹی دے رکھی تھی۔

آگے مولانا لکھتے ہیں:-

ورسرا سر عمرو بن الحمق كا تقاجو رسول الله صلى الله عليه وسلم كے صحابيوں ميں سے تھے، گر حضرت عثان ہے قبل ميں انہوں نے بھی حصه ليا تھا، زياد كی ولا يت عمال كر ايك غار ميں حيب سيء كرنے كی كوشش كی گئی، وہ بھاگ كر ايك غار ميں حيب سيء وہاں ايك سانپ نے ان كو كاٹ ليا اور وہ مر سيء، تعاقب كرنے والے ان كی مردہ لاش كا سركاٹ كر زياد كے پاس لے كي ، اس نے حضرت معاوية كے پاس دمشق جميج ديا، وہاں اسے برسر عام گشت كرايا گيا اور پھر لے جاكران كی بيوى كی گود ميں برسر عام گشت كرايا گيا اور پھر لے جاكران كی بيوى كی گود ميں برا ديا گيا۔

اس واقعے کے لئے مولانا نے چار کتابوں کے حوالے دیے ہیں (طبقات ابن سعد، استیعاب، البدایہ والنہایہ اور تہذیب النہذیب) لیکن اس واقعے کا قابل اعتراض حصہ (یعنی یہ کہ حضرت معاویہ نے عمرو بن انحمق کے سر کوگشت کرایا) نہ طبقات میں ہے، نہ استیعاب میں، نہ تبذیب میں، یہ صرف البدایہ میں نقل کیا گیا ہے اور وہ بھی بلاسند وحوالہ البدایہ والنہایہ کا مُخذ عموماً طبریؒ کی تاریخ ہوا کرتی ہے، اور طبریؒ کی خرو بن انحمق کے قل کا جو واقعہ ذکر کیا ہے اس میں اس داستان کا کوئی ذکر نہیں بلکہ نے عمرو بن انحمق ہوتا ہے کہ فتنے کے عروج کے دور میں بھی حضرت معاویہ نے عدل اس سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ فتنے کے عروج کے دور میں بھی حضرت معاویہ نے عدل وافعاف کا دامن باتھ سے نہیں چھوڑا اور انتقام کے جذبات سے مغلوب نہیں ہوئے۔

www.ElfaceClemat.com

اور تاریخی حقائق 41

امام ابن جربر طبری ابومخنف کی سند ہے روایت کرتے ہیں کہ عمرو بن انحمق کوموصل کے عامل نے گرفتار کرلیا تھا، اس کے بعد انہوں نے حضرت معاویہ ہے خط لکھ کرمعلوم کیا کدان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے؟ حضرت معاویۃ نے جواب میں لکھا کہ:-انہوں نے حضرت عثمان بن عفانؓ یر نیزے کے نو وار کئے تھے، ہم ان پر زیادتی کرنانہیں جائے، البذائم بھی ان پر نیزے کے

نو وار کرو، جس طرح انہوں نے حضرت عثمانٌ پر کئے تھے۔ (۱)

اس روایت میں نہ سر کاشنے کا ذکر ہے، نہ اسے حضرت معاویۃ کے پاک لے جانے کا بیان ہے، نہ اسے گشت کرانے کا قصہ ہے، اس کے بجائے حضرت معاویہ کا ایک ایباحکم بیان کیا گیا ہے جوعدل وانصاف کے عین مطابق ہے۔لطف کی بات رہے کہ اس روایت کا راوی بھی ابومخنف ہے اور وہ شیعہ ہونے کے باوجود حضرت معاویڈ کی کسی ایسی بات کا ذکر نہیں کرتا جس سے ان پر الزام عائد ہوسکے۔

اس کے مقالبے میں البدایہ والنہایہ کی روایت ندسند کے ساتھ ہے، نہای کا کوئی حوالہ مٰدکور ہے، نہ وہ حضرت معاویہؓ کے بُر د بارانہ مزاج ہے کوئی مناسبت رکھتی ہے، ایسی صورت میں آخر ئس بناء برطبری کی صاف اور سیدھی روایت کو چھوڑ کر اسے اختیار کیا جائے؟

حضرت علی رضی اللہ عند کے بارے میں مولانا مودودی صاحب نے ایک بڑا زَرِّیں اُصول پیاکھا ہے کہ --

> جب دونوں طرح کی روایات موجود میں اورسند کے ساتھ بیان ہوئی ہیں تو آخر ہم ان روایات کو کیوں نہ ترجیح دیں جو ان کے مجموعی طرز عمل سے مناسبت رکھتی ہیں اور خواہ مخواہ وہی روایت کیوں قبول کریں جواس کی ضدنظر آتی میں؟

(خلافت وملوكت ص: ۳۴۸)

<sup>(</sup>١) أنبه طبعين عشمان بن عفان تسبع طعنات بمشاقص كانت معه وأنا لا نريد أن نعتدي عليه فأطعنه تسبع طعنات كما طعن عثمان. (الطبري ع: ٢٠ ص: ١٩٤)

موال میہ ہے کہ کیا اس اُصول کا اطلاق حضرت معاوید رضی اللہ تعالیٰ عند پر نہیں ہوتا؟ ان حالات میں مولانا مودودی صاحب کا میہ استنباط بڑا ہی سرسری اور جذباتی استنباط ہے کہ:-

یہ ساری کارروائیاں گویا اس بات کا عملاً اعلان تھیں کہ اب گورنرول اور سید سالارول کوظلم کی کھلی حچوٹ ہے، اور ساسی معاملات میں شریعت کی کسی حد کے وہ پابند نہیں ہیں۔ (ص: ١٤٧) جن واقعات ہے مولانا نے اس بات کا استنباط فرمایا ہے کہ حضرت معاوییّا نے اپنے گورنروں کو قانون سے بالاتر قرار دے دیا تھا، ان کی حقیقت تو آپ اُوپر دیکھ چکے ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ حضرت معاویہؓ اپنے گورنروں کے جن خلاف شرع اُمور ہے واقف ہوجاتے تھے ان پر انہیں مناسب تنبیہ فرمایا کرتے تھے، اس کے بھی بہت ے واقعات تاریخ میں ملتے ہیں، یہاں ایک واقعے پر اکتفا کیا جاتا ہے:-حافظ ابن عسا کرنقل فر ماتے ہیں کہ سعد بن سرح حضرت علیؓ کے حامیوں میں سے ایک صاحب تھے، جب حضرت معاویہ نے زیاد کو کوفه میں گورز بنایا تو اس نے سعد بن سرح کی و صمکیاں دیں، اس لئے مید حضرت حسن بن علیٰ کے پاس جاکر پناہ گزیں ہوگئے، زیاد نے ان کے پیھیے ان کے بھائی اور ان کے بیوی بچول کو پکڑ کر قید کرلیا اور ان کے مال و دولت پر قبضہ کر کے ان کا گھر منہدم کرادیا۔ جب حضرت حسنؓ کو اس کی اطلاع ہوئی تو انہوں نے زیاد کے نام ایک خط لکھا کہ: ''تم نے ایک مسلمان کا گھر منہدم کرکے، اس کے مال و دولت اور بیوی بچوں کو ٹرفتار کرلیا ہے، جب میرا یہ خط تمہارے پاس پہنچے تو تم فوراْ ان کا گھر دوبارہ تقمیر کراؤ اور اس کے بیوی بیچے اور مال و اسباب انہیں واپس کردو، میں نے انہیں پناہ دی ہوئی ہے، لہٰذاتم ان کے یارے میں میری سفارش قبول کرو۔''

اس خط کے جواب میں زباد نے حضرت حسنؓ کے نام ایک خط لکھا جس میں حضرت حسنؓ کی شان میں گستاخی کی گئی تھی، حضرت حسنؓ زیاد کا خط بڑھ کرمسکرائے اور حضرت معاویہؓ کے نام ایک خط لکھا جس میں انہیں بورے واقعے ہے مطلع کیا اور زياد كا خط بھى ساتھ بھيج ديا۔ حافظ ابن عسا كر لکھتے ہيں كہ: -فلما وصل كتاب الحسن إلى معاوية وقرأ معاوية

الكتاب ضاقت به الشام

جب حضرت حسنؓ کا خط حضرت معاویۃؓ کے پاس پہنچا اور انہوں نے خط بڑھا تو (رنج و ملال کی وجہ ہے) شام کی زمین انہیں تنگ معلوم ہونے گی۔

اس کے بعد حفزت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ نے زیاد کے نام سخت تہدید آمیز خط کھیا جس میں متعدّد ملامتوں کے علاوہ یہ الفاظ بھی تھے کہ: –

> تم نے حسنؓ کے نام خط میں ان کے والد کو بُرا بھلا کہا ہے اور كنايةُ ان رِفْق كا الزام لكايا ہے، ميرى زندگى كى قتم! تم فتق کے خطاب کے ان سے زیادہ مستحق ہو، جس باپ کی طرف تم سلے منسوب تھے وہ حسنؓ کے والد سے زیادہ اس خطاب کے مستحق تھے، جونہی میرا یہ خط تمہارے پاس پہنچے تم فوراً سعد بن سرح کے عیال کو حیموڑ دو، ان کا گھر تغمیر کراؤ، اس کے بعد ان ہے کوئی تعرض نہ کرو اور ان کا مال لوٹا دو۔ میں نے حسنؑ کولکھ دیا ہے کہ وہ اینے آ دمی کو اختیار دے دیں کہ وہ جا ہیں تو انہیں کے یاس رہیں اور حامیں تو اینے شہر میں لوث آئیں اور تمہارے ہاتھ یا زبان کوان بر کوئی بالادتی حاصل نہیں ہوگ۔ <sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>۱) ابن عساكو ح:۵ ص:۸۱۸،۴۱۹، مطبعة الروضة، شام ۳۳۲اهـ

## حضرت حجر بن عديٌ كاقتل

بیتو وہ اعتراضات سے جومولانا مودودی نے ''قانون کی بالاتری کا خاتمہ'' کے عنوان کے تحت حضرت معاوبیرضی اللہ عنہ پر عائد کئے سے، اس کے علاوہ ایک اعتراض مولانا نے '' آزادگ اظہار رائے کا خاتمہ'' کے عنوان کے تحت اس طرح کیا ہے: ۔

دور ملوکیت میں ضمیروں پر قفل چڑھاد یئے گئے اور زبانیں بند کردگ گئیں، اب قاعدہ یہ ہوگیا کہ منہ کھولو تو تعریف کے لئے کھولو، ورنہ چپ رہو، اور اگر تمہاراضمیر ایبا ہی زوردار ہے کہ تم حق گولو، ورنہ چپ رہو، اور اگر تمہاراضمیر ایبا ہی زوردار ہے کہ تم حق گولو، ورنہ چپ رہو، اور اگر تمہاراضمیر ایبا ہی زوردار ہے کہ تم حق گئی ہوگئی سے بازنہ ہوجاؤ، چنانچہ جولوگ بھی اس دور میں حق بولئے اور غلط کاریوں پر ٹو کئے سے باز نہ آئے ان کو بدترین سرنا کمیں دی گئیں کاریوں پر ٹو کئے سے بازنہ آئے ان کو بدترین سرنا کمیں دی گئیں تا کہ یوری قوم دہشت زدہ ہوجائے۔

اس نئی پالیسی کی ابتداء حفرت معاویہ کے زمانے میں حفرت ججر بن عدی کے قبل (۵۱ھ) ہے ہوئی، جوایک زاہد و عابد صحابی اور صلحائے اُمت میں ایک اُور نے مرہتے کے شخص تھے۔ حضرت معاویہ کے زمانے میں جب منبرول پرخطبول میں علانیہ حضرت علی پر بعنت اور سب وشتم کا سلسلہ شروع ہوا تو عام مسلمانول کے والی ہر جگہ ہی اس سے زخمی ہورہے تھے، کوفہ میں ججر بن عدی اُلی ہر جگہ ہی اس سے زخمی ہورہے تھے، کوفہ میں حضرت علی کی تعریف اور حضرت معاویہ کی ندمت شروع کردی، حضرت مغیرہ جب تک اور حضرت معاویہ کی ندمت شروع کردی، حضرت مغیرہ جب تک کوفہ کے گورز رہے وہ ان کے ساتھ رعایت برتے رہے، ان کے بعد جب زیاد کی گورزی میں بھرہ کے ساتھ کوفہ بھی شامل کے بعد جب زیاد کی گورزی میں بھرہ کے ساتھ کوفہ بھی شامل حضرت علی گورزان کے درمیان سکی بریا ہوگی، وہ خطبے میں جو گیا تو اس کے اور ان کے درمیان سکی گراس کا جواب دینے گئے

**4** Y

تھے، اسی دوران میں ایک مرتبہ انہوں نے نمازِ جمعہ میں تأخیر پر بھی اس کوٹو کا، آخر کار اس نے انہیں اور ان کے بارہ ساتھیوں کو گرفتار کرلیا اور ان کے خلاف بہت ہے لوگوں کی شہادتیں اس فر دِ جرم پر لیں که 'انہوں نے ایک جتما بنالیا ہے، خلیفہ کو علانیہ گالیاں دیتے ہیں، امیرالمؤمنین کے خلاف لڑنے کی دعوت دیتے ہیں، ان کا دعویٰ یہ ہے کہ خلافت آل ابی طالب کے سوا سی کے لئے ورست نہیں ہے، انہوں نے شہر میں فساد بریا کیا اور امیرالمؤمنین کے عامل کو نکال باہر کیا، یہ ابوتراب (حضرت علیٰ ) کی حمایت کرتے ہیں، ان ہر رحمت بھیجتے ہیں اور ان کے مخالفین سے اظہار براءت کرتے ہیں۔' ان گواہیوں میں سے اک گواہی قاضی شریح کی بھی ثبت کی گئی، مگر انہوں نے ایک الگ خط میں حضرت معاوییؓ کولکھ بھیجا کہ:''میں نے سنا ہے کہ آپ کے یاس جحر بن عدی کے خلاف جو شہاد تیں بھیجی گئی ہیں ان میں ہے ایک میری شبادت بھی ہے، میری اصل شہادت حجر کے متعلق سے ہے وہ ان لوگوں میں سے بیں جونماز قائم کرتے میں، زکوۃ دیتے ہیں، دائماً جج اور عمرہ کرتے رہتے ہیں، نیکی کا تھم ویتے اور بدی ہے روکتے ہیں، ان کا خون اور مال حرام ہے، آپ جاہیں تو انہیں قتل کریں، ورنہ معاف کردیں۔'' اس طرح پیلزم حضرت معاویہؑ کے پاس بھیجے گئے اور انہوں نے ان کے تل کا حکم دے دیا۔ قتل سے پہلے جلادوں نے ان کے سامنے جو بات بیش کی وہ بیتھی کہ:''مہیں حکم دیا گیا ہے کہ اگر تم علیؓ ہے براءت کا اظہار کرواور ان پرلعنت بھیجوتو تمہیں جھوڑ دیا جائے گا''ان لوگوں نے بہ بات ماننے سے انکار کردیا اور حجر نے کہا: ''میں زبان ہے وہ بات نہیں نکال سکتا جو رّبّ کو ناراض

کرے' آخر وہ اور ان کے ساتھی (سات) قبل کردیئے گئے،
ان میں سے ایک صاحب عبدالرحمٰن بن حیان کو حضرت معاویہ اُن بیاں واپس بھیج دیا، اور اس کو لکھا کہ انہیں برترین طریقے سے قبل کر، چنانچہ اس نے انہیں زندہ وُن کرادیا۔
اس واقعے نے اُمت کے تمام صلحاء کا دِل ہلادیا، حضرت عبداللہ بن عمر اور حضرت عائشہ کو یہ خبر من کر سخت رہ جم ہوا، حضرت معاویہ نے خضرت معاویہ کو اس فعل سے باز رکھنے کے لئے پہلے می خط لکھا تھا، بعد میں جب ایک مرتبہ حضرت معاویہ اُن سے ملئے آئے تو انہول نے فرمایا: 'اے معاویہ! جھے جم کوقل کرتے ہوا کو خدا کا ذرا خوف نہ ہوا' حضرت معاویہ! جھے جم کوقل کرتے ہوئے جن زیاد الحارثی نے جب یہ خبر سی تو کہا: ''خدایا! اگر تیرے رہے میں میرے اندر کچھ خیر باتی ہو تو مجھے دُنیا ہے اُٹھا لے۔' فیل میں میرے اندر کچھ خیر باتی ہو قبھے دُنیا ہے اُٹھا لے۔' فیل میں میرے اندر کچھ خیر باتی ہوتو مجھے دُنیا ہے اُٹھا لے۔'

اس وافتح میں بھی مولانا مودودی صاحب نے اوّل تو بعض باتیں ایسی کہی ہیں جن کا شبوت کسی بھی تاریخ میں بہال تک کہ ان کے دیئے ہوئے حوالوں میں بھی شبیں ہے۔ دُوسرے یہاں بھی مولانا نے واقعے کے ضروری اجزاء کوسرے سے حذف کرکے بڑا ہی خلاف واقعہ تاکڑ قائم کیا ہے۔ مولانا مودودی صاحب کی پوری عبارت ہم نے من وعن نقل کردی ہے، اے اصل واقعہ سنئے!

سب سے پہلے تو ہے جمھے لیجئے کہ حضرت حجر بن عدیؒ کون تھے؟ مولانا نے انہیں علی الاطلاق'' زاہد و عابد صحابی'' کہد دیا ہے، حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ ان کا صحابی ہونا مختلف فیہ ہے، اگر چہ بعض حضرات مثلاً ابن سعدؓ اور مصعب زبیریؒ کا کہنا تو یہی ہے کہ یہ صحابی تھے، لیکن امام بخاری، ابنِ الی حاتم، ابو حاتم، خلیفہ بن خیاط اور ابنِ حبان رحم اللہ نے انہیں تا بعین میں شار کیا ہے۔ علامہ ابنِ سعدؓ نے بھی ان اور ابنِ حبان رحم اللہ نے انہیں تا بعین میں شار کیا ہے۔ علامہ ابنِ سعدؓ نے بھی ان

اور تاریخی حقائق

 $\angle \Lambda$ 

نضرت معاوبة

رے تاہیں کوایک مقام پرصحابہ میں اور ایک مقام پر تابعین میں شار کیا ہے۔اور ابواحمہ عسکریؓ فرماتے ہیں کہ:-

(r) أكثر المحدثين لا يصحون له صحبة.

ترجمه: - اکثر محدثین ان کاصحابی ہوناصحح نہیں قرار دیتے -

یہ خود شیعان علی گیں ہے تھے، اور بلا شبہتمام تاریخی روایات ان کی بزرگ اورعباوت و زُہد پر شفق ہیں، لیکن ان کے ساتھ پچھ غالی اور فتنہ پرداز قسم کے روافض لگ گئے تھے جو ان کی بزرگ سے ناجائز فائدہ اُٹھا کر اُمت مسلمہ میں انتشار بر پاکرنا حیاہتے تھے۔

حافظ ابن كثير لكصنة مين:-

وقد التفت على حجر جماعات من شيعة على يتولون أمره ويشدون على يده ويسبون معاويه ويتبرؤن منه. (٣) ترجمه: -حفرت مجر وشيعانِ على كى كيهم جماعتين لپث كئ تهيں جو ان كے نمام أموركى دكيم بھال كرتى تھيں اور حضرت معاوية كو بُرا بھلا كہتى تھيں۔

(۵) تقریباً یہی بات علامہ ابنِ خلدونؓ نے بھی کاسی ہے۔

غالبًا ان ہی لوگوں کے کان جمرنے کی وجہ سے ان کی طبیعت حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے اس قدر مکدر تھی کہ جب حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے حضرت معاویہؓ سے صلح فر مائی تو یہ حضرت معاویہؓ کی امارت پر کسی طرح راضی نہیں تھے، تیسری صدی کے مشہور مؤرؓ خ ابو صنیفۃ الدینورگ اس صلح کا واقعہ لکھنے کے بعد لکھتے ہیں:-

<sup>(1)</sup> طبقات ابن سعد ج:٢ ص:٢١٤ جزو:٢٢\_

 <sup>(</sup>۲) البداية والنهاية ج: ۸ ص: ۵۰ مطبعة السعادة -

<sup>(</sup>٣) الأخبار الطوال للدينوريُّ ص:٣٣٣،القاهرة ١٩٢٠ءــ

 <sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ح: ٨ ص: ٥٠ - ٥٠

<sup>(</sup>۵) ابن خلدون ج:۳ ص:۲۳، الكتاب اللبناني بيروت 19۵2ء۔

قالوا: وكان أول من لقى الحسن بن على رضى الله عنه فسدمه على ما صنع ودعاه إلى رد الحرب حجر ابن عدى، فقال له: يا ابن رسول الله! لوددت انى مت قبل ما رأيت، أخرجتنا من العدل إلى الجور فتركنا الحق الذى كنا عليه ودخلنا فى الباطل الذى نهرب منه، وأعطينا الدنية من أنفسنا مقال الذى نهرب منه، وأعطينا

الدنیة من أنفسنا و قبلنا المحسیسة التی لم تلق بنا.
ترجمہ: - مؤرّضین کا کہنا ہے کہ (صلح کے بعد) حضرت حسن بن علی ملاقات سب سے پہلے جمر بن عدی سے ہوئی، انہوں نے حضرت حسن کو ان کے اس فعل پر شرم دِلائی اور دعوت دی کہ حضرت معاویہ ہے کا اُن دوبارہ شروع کردیں، اور کہا کہ: اے مسول اللہ کے بیٹے اکاش کہ میں بیدواقعہ دیکھنے سے پہلے مرجاتا، تم نے ہمیں انصاف سے نکال کرظم میں ببتلا کردیا، ہم جس حق تم نے ہمیں انصاف سے نکال کرظم میں ببتلا کردیا، ہم جس حق پر قائم سے، ہم نے وہ چھوڑ دیا اور جس طرح باطل سے بھاگ برقائم سے اس میں جا گھے، ہم نے وہ چھوڑ دیا اور جس طرح باطل سے بھاگ بہتی کوقبول کرلیا جو ہمارے لائن نہیں تھی۔

اس کے بعد الدینوریؒ لکھتے ہیں کہ حضرت حسنؓ کو حجر بن عدیؒ کی یہ بات نا گوار گزری اور انہوں نے جواب میں اس صلح کے فوائد سے آگاہ فرمایا، لیکن حجر بن عدیؒ راضی نہ ہوئے اور حضرت حسینؓ کے پاس پنچے اور ان سے کہا کہ:-

أبها عبدالله! شريتم الذل بالعز وقبلتم القليل وتركتم الكثير، أطعنا اليوم وأعصنا الدهر، دع الحسن وما رأى من هذا الصلح وأجمع إليك شيعتك من أهل الكوفة وغيرها وولني وصاحبي هذه المقدمة، فلا يشعر ابن هند إلا ونحن نقارعه بالسيو ف.

ترجمہ:- اے ابوعبداللہ! تم نے عزّت کے بدلے ذِلت خرید لی،

حضريت معاوية

زیادہ کو جھوڑ کر کم کو قبول کرلیا، بس آج ہماری بات مان او پھر عمر کھر نے مانا، حسن کوان کی صلح پر چھوڑ دو اور کوفیہ وغیرہ کے باشندوں میں سے اپنے شیعہ (حامیوں) کو جمع کرلو اور یہ مقدمہ میرے اور میرے دوست کے سپر دکردو، ہند کے بیٹے (حضرت معاویہؓ) کو ہمارا پتہ صرف اس وقت چلے گا جب ہم تکواروں سے اس کے خلاف جنگ کررہے ہوں گے۔

لیکن حضرت حسین رضی الله عنہ نے بھی انہیں یہی جواب دیا کہ:"إنسا قبد بایعنا و عاهدنا، ولا سبیل إلى نقض بیعتنا" ہم بیعت کر پیکے، عہد ہو چکا، اب است توڑنے کی کوئی سبیل نہیں۔(۱)

اس کے بعد یہ کوفہ میں مقیم ہوگئے تھے، کوفہ اس وقت فتنہ پرداز قتم کے عالی سبائیوں کا مرکز بنا ہوا تھا، جو یوں تو حضرت علی اور حضرت حسین کی محبت و مودّت کا دعویٰ کرتے تھے، لیکن ان کا اصل مقصد حضرت معاویہ کی حکومت کو ناکام بنانا تھا۔ حضرات حسین رضی اللہ عنہما حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کر چکے تھے اور اسے کسی قیمت پر توڑنے کے لئے تیار نہ تھے، دُوسری طرف حضرت معاویہ کا معاویہ کا معاویہ کا معاویہ کا معاویہ کی بھی یہ تھا کہ بقول علامہ ابوضیفہ الدینوریؒ: -

لم ير حسن ولا الحسين طول حياة معاوية منه سوءًا في أنفسهما ولا مكروها، ولا قطع عنهما شيئًا مما كان شرط لهما ولا تغير لهما عن بر. (٢)

ترجمہ: - حضرت معاویہ کی پوری زندگی میں حضرت حسن اور حضرت حسن اور حضرت حسین کو ان کی طرف سے کوئی تکلیف اُٹھانی نہیں پڑی، نہ انہوں نے ان کی طرف سے اپنے بارے میں کوئی بُری بات دیکھی، حضرت معاویہ نے ان سے جوعہد کئے تھے ان میں سے دیکھی، حضرت معاویہ نے ان سے جوعہد کئے تھے ان میں سے

<sup>(</sup>١) ابوحنيفة الدينوري: الأخبار الطوال ص:٢٢٠، ادارة العامة للثقافة، القاهرة.

<sup>(</sup>۲) الدينوري ص:۲۲۵\_

سی کی خلاف ورزی نبیس کی ، اور تبھی ان سے ساتھ حسن سلوک سے طرز کو نہ بدلا۔

الویا اصل فرایتین میں تعمل صلی ہو پیکی تھی اور اب سن کوسی ہو پیکی تھی اور اب سن کوسی ہو گئی شکایت خبیب تھی اور یہ ہر خبیب تھی اور یہ ہر ایس مقتلی ان اوگوں کے ول میں بغض معاویہ کی آگ برابر سنگ رہی تھی اور یہ ہر ایسے موقع کی تاک میں رہنے تھے جس میں حضرت معاویہ اور ان کی حکومت کے خلاف کوئی شورش کھڑی کی جاسکے اور چونکہ حضرات حسنین اس فقنہ پردازی میں ان کے ساتھ نہیں تھے، اس لئے یہ ول میں ان ہے بھی خوش نہ تھے، یہاں تک ان میں سے ایک صاحب نے ایک موقع پر حضرت حسن کوان الفاظ میں خطاب کیا گہا۔

## يا مذل المؤمنين!

ترجمه: - اے مؤمنوں کو ذکیل کرنے والے!

چنانچہ جب حضرت حسن رضی اللّه عنه کا انقال ہوا تو انہوں نے کوفہ ہے حضرت حسین رضی اللّه عنه کو خط لکھا کہ:-

فإن من قبلنا من شيعتك متطلعة أنفسهم إليك، لا يعدلون بك أحدا وقد كانوا عرفوا رأى الحسن أخيك في دفع الحرب، وعرفوك باللين لأوليائك والغلظة على أعدائك، والشدة في أمر الله فإن كنت تحب أن تطلب هذا الأمر فاقدم إلينا، فقد وطنا أنفسنا على الموت معك.

ترجمہ:- ہمارے یہاں جتنے آپ کے شیعہ (حامی) میں، ان سب کی نگاہیں آپ پر لگی ہوئی ہیں، وہ آپ کے برابر کسی کونہیں سجھتے، آپ کے بھائی حسنؓ نے جنگ کو دفع کرنے کی جو یالیسی

تھتے، آپ کے بھالی حسنؑ نے جنگ کو دفع کرنے کی جو پالیسی اختیار کی تھی بیاوگ اس سے واقف ہیں، اور بیہ بھی جانتے ہیں سریہ

کہ آپ اپنے دوستوں کے لئے زم اور ڈشمنوں کے لئے ہخت

<sup>(</sup>۱) الدينوري ش٢٢٠.

بیں، اور اللہ کے کام میں آئل ہیں، لبذا اگر آپ اس معاطع (خلافت) کو طلب کرنا پند کرتے ہوں تو ہمارے پاس آجائے، اس لئے کہ ہم لوگ آپ کے ساتھ مرنے کے لئے اپنی جانوں کو تیار کر چکے ہیں۔

کیکن حضرت حسین رضی اللہ عنہ بدستور اپنے عبد پر قائم رہے، ان کو اس انتشار انگیزی سے روکا اور جواب میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں ساں تک کھا کہ:-

> فلن يحدث الله به حدثا وأنا حي. (۱) ترجمه: - جب تک ميں زندہ ہوں، الله برگز ان پر کوئی نئی آفت نہيں جھيچے گا۔

اس قماش کے لوگ تھے جو کوفہ میں بقول حافظ ابن کیٹر ، حضرت جمر بن عدی آ کو چیٹے ہوئے تھے۔ حالات کے اس لیس منظر کو ذبین میں رکھ کر اب زیر بحث واقعے کی طرف آیے۔ مولانا نے اس واقعے کے لئے جن کتابوں کا حوالہ دیا ہے (طبری، استیعاب، ابن اثیر، البدالیہ والنہایہ، ابن خلدون) ہم یبال ٹھیک انبی کتابوں سے نقل کرکے اس سے اصل واقعہ ذکر کرتے ہیں۔ فرق صرف اتنا ہوگا کہ واقعے کے جو ضروری اجزاء مولانا نے حذف کرویئے ہیں، انہیں ہم بیان کردیں گے، نیز جو با تیں مولانا نے ان کتابوں کی طرف غلط منسوب فرمائی ہیں، ان پر تنبیہ کردیں گے۔

واقعہ یہ ہے کہ حضرت حجر بن عدیؒ اور ان کے ساتھیوں کا معمول ہی یہ بن گیا تھا کہ بقول ابنِ جریرؓ وابنِ کیشرؓ:-

إنهم كانوا ينالون من عثمان ويطلقون فيه مقالة المجور وينتقدون على الأمراء ويسارعون في الإنكار عليهم ويبالغون في ذلك ويتولون شيعة على ويتشددون في الدين.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ع:٨ ش:٣٥ـ

ترجمہ:- یہ لوگ حفرت عثان کی بدگوئی کرتے تھے اور ان کے بارے میں ظالمانہ باتیں کرتے تھے، اور اُمراء پر نکتہ چینی کیا کرتے تھے اور اس کی تردید کی تاک میں رہتے تھے اور اس معالمے میں غلو کرتے تھے، اور شیعانِ علی کی حمایت کرتے اور وین میں تشدد کرتے تھے۔

ابنِ جریر طبریؒ لکھتے ہیں کہ: ایک مرتبہ کوفہ کے گورز حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ نے اپنے خطبے ہیں حسبِ معمول حضرت عثمان ؓ کے لئے رحم و مغفرت کی وُعا فرمائی اور ان کے قاتلوں کے حق میں بدؤ عا فرمائی، اس پر حجر بن عدیؒ کھڑے ہوگئے اور حضرت مغیرہؓ کے خلاف اس زور کا نعرہ لگایا کہ معجد کے اندر اور باہر سب لوگوں نے سنا اور حضرت مغیرہؓ سے خطاب کرکے کہا:۔

انک لا تدری بمن تولع من هرمک أیها الإنسان مولنا بارزاقسا أعطیاتنا فإنک قد حبستها عنا ولیس ذلک لک ولم یکن یطمع فی ذلک من کان قبلک وقد أصبحت مولعًا بذم أمیر المؤمنین و تقریط المجرمین. أصبحت مولعًا بذم أمیر المؤمنین و تقریط المجرمین که ترجمہ: - اے انسان! تجھے شمیا جانے کی وجہ سے یہ پیتنہیں کہ تو کس سے عشق کا اظہار کر رہا ہے؟ ہماری تخواہوں کی ادائی کا حتم جاری کر، کیونکہ وہ تو نے روک رکھی ہیں حالائکہ تجھے اس کا حق نہیں اور تجھ سے پہلے گورزوں نے بھی ہماری تخواہوں کی فرمت اور کھی جیرموں (حضرت عثان ایک مدح کرنے کے بڑے شوقین ہو۔ مجرموں (حضرت عثان ) کی مدح کرنے کے بڑے شوقین ہو۔ مغیرہ نے انہیں کچھ نہیں کہا اور گھر تشریف لے گئے،

<sup>(1)</sup> یمی وہ بدؤعا ہے جسے مولانا مودودی نے ''منبروں پر خطبوں میں علانیہ حضرت علیؓ پر اعت اور سبّ وشتم کا سلسلۂ' سے تعبیر فرمایا ہے، اور جس کے بارے میں طبریؓ کے الفاظ یہ میں کہ: ''ویسد عبو علی قتلته فقادِ حجر بن عدی فنعو نعوۃ بالمغیرۃ ... النے''۔ (طبری ج۴۴ ص: ۱۸۸، ۱۸۸)

لوگوں نے انہیں سمجھایا بھی کہ ایسے شخص کو تنہید کئے بغیر حپیوڑنا مناسب نہیں، تگر «ھنرت مغیر ڈنے فر مایا: ''میں خطا کار سے درگز رکرنے والا ہوں۔''

حضرت مغیرہ کے بعد زیاد کوفہ کا بھی گورنر ہوگیا تو اس نے اپنے خطبے میں مطرت مغیرہ کے اور ان کے قاتلوں پر لعنت بھیجی اس پر تجرحسب معمول مطرت مغیرہ کے اور جو باتیں حضرت مغیرہ کے کہا تھیں وہی زیاد سے بھی کہیں، زیاد نے اس وقت انہیں کچھے نہ کہا۔ (۱)

اس کے بعد امام ابن سعد گا بیان ہے کہ زیاد نے حضرت حجر بن عدیٰ کو تنمائی میں بلاکران سے کہا کہ:-

(۱) ای کومولانا مودودی نے ان الفاظ میں تعبیر کیا ہے کہ: '' وہ خطبے میں حضرت علی کو گالیاں دیتا تھا اور یہ اُٹھ کر اس کا جواب دینے نگتے تھے'' حالانکہ جتنے دوالے مولانا نے دیئے میں ان میں کہیں میہ موجود نمیں سے کہ زیاد حضرت علی کو گالیاں دیتا تھا۔

طبری کے الفاظ یہ بیں: "ذکو عشمان واصحابه فقر ظهم وذکر قتلته ولعنهم فقام حجو .... المنے " (طبری ن" من: ۱۹۰) اس نے حضرت مثالیؓ اوران کے اصحاب کا ذکر کرے ان کی تعریف کی اوران کے قاتلین کا ذکر کرکے ان پرلعنت جیجی تو حجر کھڑے : وگئے۔

اور این اثیرؒ کے غاظ میہ میں: "تسر حسم علی عشمان واٹنسی علی اُصلحابه ولعن قاتلیه فقام حجر .... المنع' (این اثیر خ:۳ ص:۱۸۷ طبع تدیم)۔ اس نے حضرت عثمانٌ پر رحمت بھیجی اور ان کے اصحاب کی تعریف کی اور ان کے قاتلوں پر لعنت بھیجی۔

اور جا فظ ابتن كثير كالفاظ بيد بين: "و ذكو في الحرها فضل عندمان و ذم قتله أو أعان على قتله فقام حجو" (البدايين ٨٠٠ من ٥٠٠) خطب كآخر مين اس في حضرت عثمان كى فضيلت بيان كى اور ان كقل كرنے والوں اور قبل ميں اعانت كرنے والوں كى مدمت كى تو حجر كفر ك بوگئے -

اوراین خلدون کے الفاظ یہ بین: "و سرحم علی عثمان ولعن قاتلیه و قال حجو .... النج" (این خلدون جس سر ۲۳) اس نے حضرت عثمان پر رحمت بھیجی اور ان کے قاتلوں پر لعنت اور چرئے کہا... اگئے۔
اور این عبدالبر نے تو اس خطبے کا سرے سے و کر بی نہیں کیا۔ خدا بی جانتا ہے کہ ان کے الفاظ سے مولانا مودودی صاحب نے یہ کہاں سے مستبط کرنیا کہ" وہ خطبے میں حضرت علی کو گالیال ویتا تھا"۔

(۲) بہاں تائے کا واقعہ عبر کی این التی این کی اور این قلدہ ن نے متفتہ طور یہ بیان کیا ہے۔

اپنی زبان اپنے قابو میں رکھے اور اپنے گھر کو اپنے لئے کافی مجھے، اور یہ میرا تخت عاضر ہے، یہ آپ کی نشست ہے، آپ کی تمام ضروریات میں پوری کروں گا، لبذا آپ اپنے معاملے میں مجھے مطمئن کرد یجئے اس لئے کہ آپ کی جلد بازی مجھے معلوم ہے، اے ابوعبدالرحمٰن! میں آپ کو اللہ کی قتم ویتا ہوں، ان پیت فطرت اور بے وقوف لوگوں ہے بچنے، یہ لوگ کہیں آپ کو آپ کی رائے ہے بھسلانہ ویں، لبذا اب اگر آپ کی قدر میری نگاہ میں آپ کے حقوق میں کوتاہی کی تو یہ میری طرف سے ہرگز نہیں ہوگی۔ (۱)

هجر بن عدیؒ نے یہ بات بن کر کہا کہ: ''میں سمجھ گیا۔'' پھر وہ اپنے گھر چلے گئے، وہال ان سے ان کے شیعہ دوست آگر ملے اور پوچھا کہ: ''امیر نے کیا کہا؟'' انہول نے پوری گفتگو بتلادی، اس پر شیعہ ساتھیوں نے کہا کہ: ''اس نے آپ کی خیرخواہی کی بات نہیں کہی''۔ (۲)

اس کے بعد حافظ ابن کیٹر فرماتے میں کہ: زیاد حضرت عمرو بن حریث کو کوفیہ میں اپنا نائب بناکر بھرہ جانے لگا تو اس نے جمر بن عدی کو بھی ساتھ لے جانے کا ارادہ کیا، تا کہ پیچھے کوئی فتنہ کھڑا نہ ہو، لیکن جمر بن عدیؓ نے یہ عذر کردیا کہ: ''میں بیار ہوں خدا ہوں''، اس پرزیاد نے جل کرکہا کہ: ''تم دِین، قلب اور عقل ہرا متبار سے بیار ہو، خدا

<sup>(</sup>۱) "أصلك عليك لسانك وليسعك منزلك، وهذا سريري فهو مجلسك، وحوانجك مقطية لدى فاكفنى نفسك فإنى أعرف عجلتك، فأنشدك الله يا أبا عبدالرحمن في نفسك، وإياك وهذه السفلة وهؤلاء السفهاء أن يستزلوك عن رأيك فإنك لو هنت على أو استخففت بحقك لم أخصك بهذا من نفسى." (طبقات ابن سعد نا، المناعد بيووت)

 <sup>(</sup>٢) أيضاً والبداية والنهاية ق: ٨ ص:٣٠ مضعة السعادة مصر

ک قشم!ا گرتم نے کوئی ہنگامہ کیا تو میں تمہار نے قل کی کوشش کروں گا'۔ <sup>(۱)</sup>

امام ابن معد لکھتے ہیں کہ: جب زیاد بھرہ چلا گیا تو شیعہ صاحبان حجر بن عدیؓ کے یاس بکٹرت آتے جاتے تھے اور ان سے کہتے تھے کہ:-

إنكب شيخنا وأحق الناس بإنكار هذا الأمر.

ترجمہ:- آپ ہمارے شخ ہیں، ادر تمام لوگوں سے زیادہ اس بات کے حق دار میں کہ اس معالمے (خلافت ِ معاوییؓ) کا انکار کریں۔

جحر بن عدی محمد میں جاتے تو بیالاگ بھی ان کے ساتھ جاتے ، زیاد کے نائب حضرت عمر و بن حریث نے جب بید دیکھا تو ایک قاصد کے ذریعہ ججڑکو پیغام بھیجا کہ: ''اے ابوعبدالرحمٰن! آپ تو آمیر ہے اپنے بارے میں عبد کرچکے میں ، پھر بید جماعت آپ کے ساتھ کیسی ہے؟'' ججڑ نے جواب میں کہلا بھیجا کہ: ''جن چیزوں میں تم مبتلا ہو، تم ان کا انکار کرتے ہو، چیچھے بٹو، تمہاری خیریت اس میں ہے'۔''

اس پر حضرت عمرو بن حریث نے زیاد کو لکھا کہ: ''اگرتم کوفہ کو بچانے کی ضرورت سجھتے ہوتو جلدی آ جاؤ''۔ <sup>(۳)</sup>

علامہ ابنِ جریر طبریؒ وغیرہ فرماتے ہیں کہ: زیاد کو بیاطلاع ملی کہ حجر کے پاس شیعانِ علیؒ جمع ہوتے ہیں اور حضرت معاویہؓ پرعلی الاعلان لعنت کرتے اوران ہے براہت ' کا اظہار کرتے ہیں اورانہوں نے حضرت عمرو بن حریثؓ پر پھر بھی برسائے ہیں۔ امام ابن سعدؓ فرماتے ہیں کہ: زیاد یہ اطلاع پاکر بڑی برق رفقاری ہے

<sup>(1)</sup> البداية والنهاية ح: ٨ ص: ٥١ ـ

<sup>(</sup>۲) بعِراجملہ یہ ہے: "تـنــکـرون مــا أنتم عليـه، إلبک وراهک أوسع لکــــ" أوسرے جملے كا منهوم يقيني طور ہے ميں نہيں سمجھ كا۔

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ق٨:٨ ش:٨١٨ ج:٢٢١، والبداية والنهاية ق٨:٨ ش:٣٣٠

<sup>(</sup>٣) النظيري عن ٣٥ ش:١٩٠ اين أثير عن ٣ ش:١٨٨ اين خلدون عن ٣٣ س:٢٣ البداية والنهاية عن ٨٠ ش: ١٥، كيلي تين كايول ك الفاظ به تين: "فيلغه أن حجوا يجتمع إليه شيعة على ويظهرون لعن معاوية والبراءة منه وأنهم حصيوا عمرو بن حريث".

کوفہ پہنچا، یہاں آگر اس نے مشہور صحابہ حضرت عدی بن حاتم، حضرت جریر بن عبداللہ المجلی اور حضرت خالد بن عرفط الاز دی رضی اللہ عنہم اور کوفہ کے بعض دُ وسر سے مشہوا کہ: آپ جاکر ججر بن عدیؒ کو اِنمام ججت کے طور پر شرفاء کو بلایا اور ان سے کہا کہ: آپ جاکر ججر بن عدیؒ کو اِنمام ججت کے طور پر سمجھا کیں کہ وہ اس جماعت سے باز رہیں اور جو باتیں وہ کہتے رہتے ہیں ان سے اپنی زبان قابو میں رکھیں۔ یہ حضرات ان کے پاس گئے مگر ججر بن عدیؒ نے نہ کسی سے بات کی، نہ کسی کی بات کا جواب ویا بلکہ ان کا ایک اُونٹ گھر کے ایک کونے میں کھڑا تھا، اس کی طرف اشارہ کرکے اپنے خلام سے کہا کہ: ''لڑے! اُونٹ کو چارہ کھلاؤ'' جب انہوں نے ان حضرات کی بات اس طرح سنی ان سنی کردی تو حضرت ملک بن حاتم رضی اللہ عنہ نے فرمایا:۔

کیاتم دیوانے ہو؟ میں تم سے بات کر رہا ہوں، اور تم کہتے ہو کہ لڑکے! اُونٹ کو چارہ کھلاؤ۔

اس کے بعد حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ نے اپنے ساتھیوں سے خطاب کرکے فرمایا: ''مجھے گمان بھی نہ تھا کہ بیے بے چارہ ضعف کے اس درجے کو پہنچ گیا ہوگا جو میں دیکھ رہا ہوں۔''

اس طرح مید حضرات واپس آگئے اور زیاد کے پاس آگر ججر کی سکھ ہاتیں بتائیں اور کھھ چھپالیں، اور زیاد سے درخواست کی کہ ان کے ساتھ نرمی کا برتاؤ کرے، زیاد نے جواب میں کہا کہ:''اگر میں اب ان کے ساتھ نرمی کروں تو میں ابوسفیان کا بیٹائبیں''۔(')

علامہ ابن جربر طبریؒ وغیرہ نے حضرت عدیؒ بن حاتم کا بیہ واقعہ نقل نہیں کیا، اس کے بجائے انہوں نے لکھا ہے کہ زیاد نے کوفہ میں ایک خطبہ دیا، غالبًا بیہ خطبہ حضرت عدیؒ بن حاتم کی واپسی کے بعد دیا ہوگا۔ بہرحال! ابن جریرؒ وغیرہ کے مطابق زیاد جمعہ کے دن منبر پر پہنچا، اس وقت حجر بن عدیؒ اور ان کے ساتھ حاقہ بنائے بیٹھے

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ع:٨ ص:٥١

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد في: ٨ ش: ١٦٨ و ٢١٩ ج. ٢٢:١٦ والبداية والنهاية في: ٨ ش: ٥٣ س

سرے معامیہ تھے، زیاد نے کھا:-

حمد وصلوق کے بعد، یاد رکھوا کے ظلم اور بغاوت کا انجام بہت بڑا ہے، پیلوگ (حجر اور ان کے ساتھی) جھھ بنا کر بہت اتراگئے ہیں، انہوں نے مجھے اپنے حق میں بے ضرر پایا تو مجھ پر جری ہوگئے اور خدا کی تشم! اگرتم سیدھے نہ ہوئے تو میں تمہارا علاج اس دوا ہے کروں گا جوتمہارے لائل ہے، اور اگر میں کوف کی زمین کو تجر سے محفوظ نہ کردول اور اس کو آنے والول کے لئے سامان عبرت نہ بناؤوں تو میں بھی کوئی چیز نہیں۔ (۱) سامان عبر کشھے میں کہ: اس کے بعد زیاد نے خطبے میں پیھی کہا کہ: - حافظ ابن کیڑ کھھے میں کہ: اس کے بعد زیاد نے خطبے میں پیھی کہا کہ: -

ترجمہ:-تم پر امیر المؤمنین کے فلال اور فلال حقوق میں۔ اس پر حجر بن عدیؓ نے کنگریوں سے ایک مٹھی مجری اور زیاد پر دے ماری اور کہا کہ:-

> کذبت! علیک لعنهٔ الله. (\*) ترجمہ:-تم پرخدا کی لعنت! تم نے جھوٹ کہا۔ اس پر زیاد منبر سے اُنزااور نماز پڑھی۔

بعض راویوں نے اس خطبے میں بیاقصہ ذکر کیا ہے کہ جب زیاد کا خطبہ طویل ہوگیا اور نماز کو دیر ہونے گلی تو حجر بن عدیؓ نے منھی ہجر کنگریاں زیاد پر دے ماریں، تب زیاد منبرے اُترا اور نماز بڑھی۔

ببرکیف! اس خطبے میں حجر بن عدیؓ کے تنکریاں مارنے کی وجہ خواد کچھ ہو،

<sup>(1)</sup> الطبرى ق: ٢ ص: ١٩٠١ ابن اثير ق: ٣ ص: ١٨٤ البداية والنهاية ق. ٨ ص ١٥٠ اغ ظ يه ثين: "أصا بعد فإن غب البغى وخيم أن هو لاء جموا فاشروا وأمنونى فاجترءوا على وأيم الله لئن لم تستقيموا لأداوينكم بدوانكم وقال ما أنا بشيء إن لم أمنع باحة الكوفة من حجر وأدعه نكالا لمن بعدد"...

<sup>(</sup>٢) البداية والنهابة تن: ٨ شي: اهـ

ای خطبے کے بعد زیاد نے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حجر بن مدیؓ کے تمام حالات تفصیل کے ساتھ جیسے، اس پر حضرت معاویہؓ نے حکم دیا کہ:'' حجر کو گرفتار کر کے میرے یاس جھیج دؤ'۔ (۱)

اس مرحلے پر زیاد نے اپنے آمیر شرطہ (پولیس سپر نٹنڈنٹ) شداد بن الهیشم کو حکم دیا کہ جمر کو بلا لاؤ، حسین بن عبداللہ ہمدانی کہتے ہیں کہ جس وقت زیاد کا یہ تکم آیا، میں شداد کے پاس بیٹا تھا، شداد نے مجھ سے کہا کہتم جا کر جحر کو بلا لاؤ، میں نے جمر کے پاس جا کہ کہا کہ تم جا کر جر کو بلا لاؤ، میں نے کہا: 'جمر کے پاس جا کہ کہا کہ: ''امیر آپ کو بلاتے ہیں'' اس پر ان کے ساتھیوں نے کہا: ''سیال کے پاس نہیں جا کیں گئن نے والیس آگر شداد کو ان کا جواب سایا تو اس نے میرے ساتھ کچھ اور آدمی بھیج دیئے، ہم سب نے جا کر ان سے کہا کہ: ''امیر کے یاس چائے''۔

## فسبونا وشتمونا.

تو حجر کے ساتھیوں نے ہمیں گالیاں دیں اور بُرا بھلا کہا۔

جب صورت حال اس درجہ سکین ہوگی تو زیاد نے شرفائے کوفہ کو جمع کر کے ایک جوشیلی تقریر کی اور کہا کہ ہر شخص اپنے اپنے دشتہ داروں کو جمر کی جماعت سے الگ کرنے کی کوشش کرے۔ اس کے بعد پھر اُمیر شرطہ شداد بن الهیشم کو زیادہ آ دمی دے کر بھیجا اور تاکید کی کہ اگر جمر تمہاری بات مان لیس تو انہیں نے آؤ، ورنہ ان سے لڑائی کرو، چنانچہ شداد نے تیسری بار جاکر جمڑ سے کہا کہ: ''امیر کے پاس چلو'' مگر جمڑ کے ساتھوں نے جواب میں کہا کہ: ''ہم پلک جھیلنے کی دیر کے لئے بھی امیر کا بہ تکم نہیں مانیں گئر وران اس پر فریقین میں لائھیوں اور پھروں سے خت لڑائی ہوئی'' مگر میں مانیں گئر ہوئی'' مگر

<sup>(1)</sup> الطبرى ع: ٢٠ ض: ١٩٠، البداية والنهاية ع: ٨ ص: ٥١، الاستيعاب تحت الاصابة ع: الش: ٣٥٥\_

<sup>(</sup>۲) الطبرى ق:۳ س:۱۹۱

<sup>(</sup>٣) "لا ولا نعمة عين لا نجيبه" (طبري خ:٣ س:١٩١)\_

<sup>(</sup>٣) طبوى نَنْ مَ صَ:١٩٢،١٩١، البداية نَ ٨ صَ:١٥، طبقيات ابين سعد عَ:٦ ص:٢١٩، امَن كُثُرُ كَا غَاظ بِهِ ثِن: "فكيان بينهم قتال بالمحجارة والعصى فعجزوا عنه" اورائن سعرً فرمات ثِين:"فقاتلهم بمن معه".

زیاد کی پولیس حجرؒ اوران کے ساتھیوں پر غالب ند آسکی اور وہ گرفتار ند ہوئے۔ اس کے بعد حجر بن عدیؒ جائے واردات سے فرار ہوکر کندہ کے محلے میں پہنچؓ گئے، کندہ میں سب حجر بن عدیؒ کی قوم کے افراد آباد تھے، حجرؒ کے ساتھیوں نے یہاں کے تمام لوگوں کو جنگ پر آبادہ کیا، حجرؒ کا ایک ساتھی قیس بن قہدان ایک گدھے پر سوار ہوکر یہ اشعار پڑھتا کچرریا تھا کہ:-

> يا قوم حجر دافعوا وصاولوا وعن أخيكم ساعة فقاتلوا لا يلفين منكم لحجر خاذل أليسس فيكم رامح ونابل وفارس مستلئم وراجل وضارب بالسيف لا يزائل

ترجمہ: - اے جحرکی قوم! دِفاع کرواور آگے بڑھ کر حلے کرو، اور اس وقت اپنے بھائی کی طرف ہے لڑنے کے لئے تیار ہوجاؤ، تم میں کوئی شخص ایسا نہ ہو جو جمر کو بے یار و مددگار جپوڑ جائے، کیا تم میں کوئی تیرانداز اور نیزے کا دَھنی نہیں؟ کیا تم میں کوئی جم کر میٹھنے والا شہوار نہیں؟ کیا تم میں کوئی ایسا تیخ زَن نہیں جو بننا نہ مانیا ہو؟

زیاد نے کوفہ کے مخلف باشندوں کو کندہ پر چڑھائی کرنے کے لئے بھیجا، یبال بھی ہخت جنگ ہوئی، گر حجر بن عدیؒ فرار ہوکر رُوبوش ہو گئے۔ جب ان کو پکڑنے کی کوئی اور صورت نہ رہی تو زیاد نے محمد بن الاضعث کو بلاکر ان سے کہا کہتم تین دن کے اندر حجر کو تلاش کرکے پیٹچادو، ورنہ تمہاری خیر نہیں۔ محمد بن الاضعث سواروں کی ایک جماعت کے ساتھ ان کو تلاش کرتے رہے، بالآخر حجرٌ نے خود بی اپنے آپ کو اس

<sup>(</sup>۱) الطبري ت:۳ ش:۱۹۳\_

<sup>(</sup>٢) طِبرِينَ نَے مَن به 19 سے 197 میک اس الرائی اور روابوشی کے حالات تفصیل سے بیان کھ میں۔

شرط بر حاضر ہونے کے لئے پیش کیا کہ: '' مجھے امان دی جائے اور معاویہؓ کے پاس بھیج دیا جائے'' زیاد نے اس شرط کومنظور کرلیا تو حجرؓ اس کے پاس پہنچے، زیاد نے انہیں و مکھ کر کہا: –

> مرحبا ابوعبدالرحمٰن! تم جنگ کے زمانے میں تو جنگ کرتے ہی تھے، اں وقت بھی جنگ کرتے ہو جب سب لوگ صلح کر چکے ہیں۔ اس کے جواب میں حجر نے کہا:-

میں نے اطاعت نہیں جھوڑی، اور نہ جماعت سے علیحد گی اختیار کی ہے، میں اب بھی اپنی بیعت پر قائم ہوں۔

زباد نے کہا:۔

حجرا افسوں ہے کہتم ایک ہاتھ سے زخم لگاتے ہو اور ڈوسرے ہے مرہم ،تم یہ حاجے ہو کہ جب اللہ نے ہمیں تم پر قابو دیا تو ہم تم سے خوش ہوجا ئیں۔

حجرنے کہا:۔

کیاتم نے معاویہؓ کے پاس پہنچنے تک مجھے امن نہیں ویا؟

زیاد نے کہا:۔

کیوں نہیں ، ہم اپنے عبد پر قائم ہیں۔

یہ کہہ زیاد نے انہیں قیدخانہ بھیج دیا اور اپنے ساتھیوں ہے کہا کہ:''اگر مجھے امانت كاخيال نه موتا تو يشخص جان بحاكر يهال سے نه جاسكتا\_'

اس طرح حجر بن عدیؒ تو گرفتار ہوگئے،لیکن ان کے دُوسرے ساتھی جواصل فتنے کا سبب تھے، بدستور رُولیش رہے، اس کے بعد زیاد نے کوفیہ کے حیار سرداروں حضرت عمر بن حريثٌ ،حضرت خالد بن عرفطةٌ ،حضرت ابو برده بن ابي موى ٌ أورقيس بن الوليدكوجمع كرك ان سے كہا:-

اشهدوا على حجر بما رأيتم منه.

ترجمہ:-حجر کے بارے میں تم نے جو کچھ دیکھا ہے اس کی گواہی دو۔

15843

نضرت معاوييً عَمَّا كُلُّ

ان چاروں حضرات نے گواہی دی، اس کے الفاظ طبریؓ نے اس طرح نقل

كئے ہيں:-

جُرُّ نَے اپنے گرد بہت ہے جھے جمع کر لئے ہیں اور خلیفہ کو کھلم کھلا بُرا بھلا کہا ہے اور امیر المؤمنین کے خلاف جنگ کرنے کی دعوت دی ہے اور ان کا عقیدہ یہ ہے کہ خلافت کا آلی ابی طالب کے علاوہ کوئی مستحق نہیں، انہوں نے ہنگامہ برپا کرکے امیر المؤمنین کے ٹورز کو نکال باہر کیا اور یہ ابو تراب (حضرت علیؓ) کو معذور سجھتے اور ان پر رحمت سجیتے ہیں اور ان کے ذشمن اور ان سے جنگ کرنے والوں سے براءت کا اظہار کرتے ہیں، اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں وہ ان کے ساتھوں کے سرگروہ ہیں اور ان بی جیسی رائے رکھتے ہیں۔

پھر زیاد نے جاہا کہ ان چار حضرات کے علاوہ دُوسر بوگ بھی اس گواہی میں شریک ہوں، چنانچہ اس نے ان حضرات کی گواہی لکھ کر لوگول کو جمع کیا، ان کو بید گواہی پڑھ کر سائی اور لوگول کو دعوت دی کہ جولوگ اس گواہی میں شریک ہونا چاہیں وہ اپنا نام نکھوا دیں، چنانچہ لوگول نے نام نکھوا نے شروع کئے، یبال تک کہ ستر افراد نے اپنا نام نکھوا نے، کیکن زیاد نے کہا کہ ان میں سے صرف وہ نام ہاتی رکھے جائیں جو اپنی وین داری اور حسب و نسب کے اعتبار سے معروف ہوں، چنانچہ چوالیس نام ککھے گئے اور ہاتی ساقط کرد ہے گئے۔ (۱)

یہاں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان چوالیس گواہوں میں سے بعض حضرات

<sup>(1)</sup> إن حجرًا جمع إليه الجموع وأظهر شتم التحليفة ودعا إلى حرب أمير المؤمنين وزعم أن حجرًا جمع إليه المومنين وزعم أن هذا الأمر لا يتصلح إلا في آل أبي طالب ووثب بالمصر وأخرج عامل أمير المؤمنين وأظهر عذرا أبي تراب والترجم عليه والبراءة من عدوه وأهل حربه وأن هؤلاء النفر الذين معدهم رءوس أصحابه وعلى مثل رأيه وأمرد.

<sup>(</sup>۲) الطبوي ج: ۲۰ ش: ۱۹۳ تا ۲۰۱

كالمخضر تعارف كراديا جائے۔

جن جار گواہوں نے ابتدا ، گواہی دی ، ان میں سب سے پہلے تو حضرت عمر و بن حریث رضی اللہ عنہ ہیں ، یہ با تفاق صحابہ میں سے ہیں ، البتہ اس میں اختلاف ہے کہ آنخضرت صلی انلہ علیہ و بلم کی وفات کے وقت ان کی عمر کیا تھی ؟ بعض حضرات نے بارہ سال عمر بنائی ہے ، مگر ابوداؤد میں ان ہی کی ایک روایت ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و بلم نے ان کو ایک مکان کی جگہ عطا فر مائی تھی ۔ اس سے حافظ ابن حجر نے استدلال کیا ہے کہ یہ کبار صحابہ میں سے ہیں ، انہوں نے بعض حضرت احادیث براہ راست آنخضرت صلی اللہ علیہ و بلم سے روایت کی ہیں اور بعض حضرت الوکر کمن محضرت عمر وغیرہ کبار صحابہ کے واسطے سے ۔ (۱)

و وسرے حضرت خالد بن عرفط از دی رضی القد تعالی عند بیں، بیاجھی مشہور صحابی بین، انہوں نے بھی براہِ راست آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کئی حدیثیں روایت کی بین، جنگ قادسیہ میں حضرت سعد رضی اللہ عنہ نے ان کو نائب سپه سالار بنایا تھا، اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے بذات خود حضرت سعد کو بیتھم دیا تھا کہ ان کو امیر شکر بنایا جائے، ایک مرتبہ حضرت سعد بن الی وقاص رضی اللہ عنہ نے ان کو کوفہ میں اپنا نائب بھی بنایا تھا۔ (۱)

تیسرے حضرت ابوموی اشعری رضی اللہ تعالی عنہ کے صاحبز ادے حضرت ابوبردہ ہیں، جو صحابی تو نہیں، گرجلیل القدر تابعی ہیں، اعلیٰ درجے کے فقہاء میں سے ہیں، ان میں اور بے شار احادیث کے راوی ہیں، حضرت علی کے شاگر دول میں سے ہیں، ان کے علاوہ بہت سے جلیل القدر صحابہ سے بکثرت احادیث روایت کی ہیں، کوفہ کے علاوہ بہت سے جلیل القدر صحابہ سے بکثرت احادیث روایت کی ہیں، کوفہ کے قاضی بھی رہے ہیں، امام ابن سعد فرمات ہیں کہ: "کیان ثقة کشیر الحدیث" ( ثقہ ہیں

<sup>(</sup>۱) طبقات ابن سعد ع:۲ ص:۲۳ جزو:۲۱، وتهذيب التهذيب ع:۸ ص:۵۱، دانسوة المعارف دكن ۱۳۲۷ه، والاصابة ع:۲ ص:۵۲۳، و تجريبد أسساء الصحابة لابن أثبر الجزري ع:۱ ص:۳۳۵، دائرة المعارف دكن ۱۳۱۵هـ

 <sup>(</sup>٢) ابن سعد ج: ٢ ش: ٣ شر: ٢ الرحماية ع: الش: ٥٠٩، و نهايب التهايب ع: ٣٠٠ ش. ١٠٢.

م ۹۴ اور تاریخی حقائق و پیا

اور بہت می احادیث کے راوی ہیں )۔ إمام عجل فرماتے ہیں: "کوفی تابعی ثقة" ۔ "
چوتھے صاحب قیس بن الولید ہیں، ان کے حالات ہمیں کہیں نہ ل سکے،
اس کے بعد جن ستر حضرات نے اپنے نام تکھوائے، ان میں سے ایک حضرت واکل
بن حجر حضری رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں جومعروف صحابہ میں سے ہیں، آنخضرت صلی اللہ
علمہ وسلم سے بہت می احادیث روایت کی ہیں۔ (م)

وُوسرے حضرت کثیر بن شہابؓ ہیں، ابنِ عساکرؓ نے انہیں صحابی قرار دیا ہے، ابنِ عبدالبؓ کہتے ہیں کہ ان کا صحابی ہونا مشکوک ہے، گر حافظ ابنِ حجرؓ نے راجؓ اس کوقرار دیا ہے کہ بیصحابی ہیں، اور حضرت عمرؓ نے انہیں کسی جگہ کا امیر بھی بنایا تھا۔ اس کوقرار دیا ہے کہ بیصحابی ہیں، اور حضرت موئی بن طلحۃ ہیں، جومشہور صحابی حضرت ان کے علاوہ ایک بزرگ حضرت موئی بن طلحۃ ہیں، جومشہور صحابی حضرت

ان کے علاوہ ایک بزرگ حضرت موی بن طلحتہ ہیں، جومشہور صحابی حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کے صاحبزادے ہیں، اور بے شار احادیث کے راوی ہیں۔ إمام بحل فرماتے ہیں کہ: "تماب عبی نقلة و کان خیارًا" اور حضرت مرَّه کا کبنا ہے کہ: "کوفی ثقلة رجل صالح"، إمام ابوحاتم فرماتے ہیں کہ: "نہیں حضرت طلحہ کے تمام صاحبزادوں میں محمد کے بعد سب سے افضل کہا جاتا ہے اور اپنے زمانے میں لوگ انہیں ہدایت میں افتہ کہا کرتے ہیں کہ: "جلیل القدر مسلمانوں میں سے ہیں ' (می) یافتہ کہا کرتے ہیں کہ: "تقد تھے اور بہت ی احادیث کے راوی"۔ (۵)

ای طرح حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کے ایک اور صاحبزادے حضرت اسحاق بن طلحہ نے بھی گواہوں میں اپنا نام کھھوایا تھا، یہ بھی روای حدیث ہیں، اور ابنِ حبانؓ نے انہیں ثقة قرار دیا ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب ج: ١٢ ص: ١٨، وطبقات ابن سعد ج: ٢ ص: ٢٦٨ جزو: ٢٠٠

 <sup>(</sup>۲) الاصابة ج: ۳ ص:۵۹۲، الاستيعاب تحت الاصابة ج: ۳ ص:۹۰۵، ابن سعد ج: ۲ ص
 ۲۲ جزو:۲۱ ـ

<sup>(</sup>٣) الاصابة ع:٣ ص:١٧١، الاستيعاب ع:٣٠ ص:٣٠٠، ابن سعد ع:٢ ص:١٣٩ جزو:٢٣٠ـ

<sup>(</sup>٣) تهذيب التهذيب ج:١٠ ص:١٥٠٨ ٢٥٠ ـ

 <sup>(</sup>۵) من سعد ن ۲۲ ش ۲۴۲ جزور ۲۳ (۲) تهدیب التهدیب ن ۱۱ ش ۲۳۸.

ان کے علاوہ دُوسرے گواہوں کے حالات کی تحقیق کی ہم نے ضرورت نہیں سمجھی۔ یہاں یہ واضح رہنا ضروری ہے کہ ان سمجھی۔ یہاں یہ واضح رہنا ضروری ہے کہ طبریؓ ہی سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ ان گواہیوں پر کسی قتم کا جرنہیں کیا گیا، کیونکہ زیاد نے مخار بن ابی عبید اور حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کے صاحبزادے عروہ کو بھی گواہی دینے کے لئے بلایا مگر انہوں نے انکار کردیا تھا، چنانچہ ان کا نام گواہوں میں نہ لکھا گیا۔ (۱)

غرض ان تمام گواہوں کی گواہی قلم بند کی گئی، اور گواہیوں کا بیصحیفہ شرعی اُصول کے مطابق حضرت وائل بن حجر اور حضرت کثیر بن شہاب رضی اللہ تعالی عنہما کے حوالے کیا گیا کہ وہ خود جاکر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو پہنچا کیں، حجر بن عدگ اور ان کے بارہ ساتھی بھی ان بی دو حضرات صحابہ کی تحویل میں دے دیۓ گئے۔

اس کے ساتھ ریاد نے حضرت معاویہ کے نام ایک خطاکھ ماجس کا مضمون یہ تھا:۔

اللہ نے امیر المؤمنین سے بڑی بلا دُور کر کے احسان فرمایا ہے کہ

آپ کے دُشمنوں کو زیر کردیا، ان ترابی اور سبائی سرکشوں نے
جن کے سرگروہ حجر بن عدی ہیں، امیر المؤمنین کے خلاف
بغاوت کی تھی اور مسلمانوں کی جماعت ہیں تفرقہ ڈالا تھا، اور
ممارے خلاف جنگ ٹھان کی تھی، اللہ نے ہمیں ان پر غلبہ عطا
ممارے خلاف جنگ ٹھان کی تھی، اللہ نے ہمیں ان پر غلبہ عطا
فرمایا اور ہمیں ان پر قابو دے دیا، میں نے شہر کے چیدہ صلیاء،
اشراف، معمر اور بزرگ افراد کو بلایا تھا، انہوں نے جو کچھ دیکھا
اشراف، معمر اور بزرگ افراد کو بلایا تھا، انہوں نے جو کچھ دیکھا
اشراف، معمر اور بزرگ افراد کو بلایا تھا، انہوں نے امیر المؤمنین کے
اشراف میں نے امیر المؤمنین کے
باس بھیج دیا ہے اور اہل شہر کے صلحاء کی گواہی میں نے امیر المؤمنین کے
باس بھیج دیا ہے اور اہل شہر کے صلحاء کی گواہی میں نے امیج اس

اس طرح یہ مقدمہ حضرت واکل بن حجرؓ اور حضرت کثیر بن شہابؓ نے حضرت معاویہؓ کی خدمت میں پیش کیا۔

<sup>(</sup>۱) الطبوى ځ:۳ ص:۲۰۱ـ

<sup>(</sup>۲) الطبوى ج:۳ س.۲۰۲\_

حضرت معاویہ رضی القدعنہ کو حجر بن عدیؒ اور ان کے ساتھیوں کی شورشوں کا پہلے ہی کافی علم ہو چکا تھا، اب ان کے یاس چوالیس قابل اعتماد گواہیاں ان کی باغیاف سرً رميول بريبني تنفيل، ان گواهول مين حضرت وأعل بن حجر، حضرت كثير بن شهاب، حضرت عمرو بن حريث اور حضرت خالدين عرفطه رضى التدعنهم جيسے جليل القدر صحاب بھى تهے اور حضرت ابو بردیّه، حضرت موی بن طلحهٔ اور حضرت اسحاق بن طلحهٔ جیسے فقهاء و محدثین اور صلحائے اُمت بھی، حجر بن عدیؓ اور ان کے ساتھیوں کے جرم بغاوت کو ثابت کرنے کے لئے اس سے بڑھ کر اور کیا دلیل ہوسکتی ہے؟ ان کا پیرم روز روثن کی طرح ثابت ہو گیا اور ظاہر ہے کہ بغاوت کی سزا''موت'' ہے۔

کیکن حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اسپنے طبعی حلم اور بُر د ہاری کی بناء برقلّ مے فیصلے میں جلدی نہیں کی، چنانچہ زیاد کے نام ایک خط میں تحریر فرمایا کہ:-

> حجراوران کے اصحاب کے بارے میں جو دافعات تم نے لکھے وہ میں نے سمجھ لئے، تم نے جو شہادتیں بھیجیں، ان سے بھی باخبر ہو گیا، اب میں اس معالملے میں غور کر با ہوں، بھی سوچتا ہول کہ ان لوگوں کوقتل کروادینا ہی بہتر ہے اور بھی خیال آتا ہے کہ قتل کی بہ نسبت معاف کردینا افضل ہے۔ والسلام زیاد نے اس کے جواب میں لکھا کہ:-

جر اور ان کے ساتھیوں کے بارے میں آپ کی رائے مجھے معلوم ہوئی، مجھ تعجب ہے کہ آپ کواس معاطع میں تر دّد کیوں ہے، حالانکہ ان لوگوں کے خلاف ان حضرات نے گواہی دی ہے جوان لوگوں کو زیادہ جانتے ہیں،لہٰذا اگر آپ کو اس شہر ( کوفیہ ) کی ضرورت ہوتو آپ حجراوران کے ساتھیول کومیرے پاس واپس نہ جیجیں۔

اس کے باوجود حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بعض صحابہؓ کے کہنے پر جھ افراد کو چیوڑ دیا اور آٹھ افراد کوقتل کرنے کا حکم دیا۔ حجر بن عدیؓ کے بارے میں ایک

<sup>(</sup>۱) الطبري تي بم سي ۲۰۳ ـ

صاحب نے سفارش کی تو حضرت معاویہ نے فرمایا:-

یہ تو ان سب لوگوں کے سردار ہیں، اور اگر میں نے ان کو چھوڑ دیا تو بچھے اندیشہ ہے کہ یہ پھرشہر میں فساد کریں گے۔ (۱) حنانجہ حضرت معاور '' نرائبیں قبل کی زیافکم یا ہی فی ا

چنانچہ حضرت معاویہ ؓ نے آئیں قبل کرنے کا تھم جاری فرمایا۔
جمر بن عدیؒ کی عبادت و زُہد کی دُور دُور شہرت تھی، اس لئے جب حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کوعلم ہوا کہ حضرت معاویہؓ نے آئییں قبل کرنے کا تھم دیا ہے تو آئہوں نے حضرت معاویہؓ کے نام پیغام جھڑ بن عدیؒ کو رہا کردیں، پیغام حضرت معاویہؓ کو اس وقت ملا جب وہ قبل کا تھم صادر فرما چکے تھے، لیکن انہوں نے فوراً ایک قاصد جلاووں کے پاس روانہ کیا کہ ابھی جمر بن عدیؒ گوتل نہ کریں، لیکن جب یہ قاصد کینچا تو ججرؒ اوران کے چھ ساتھی قبل کے جا چکے تھے۔ (۱)

یہ ہے ججر بن عدی ؓ کے تل کا وہ واقعہ جو خود مولانا مودودی کے حوالوں سے ماخوذ ہے، ہم نے یہ واقعہ انہی کتب سے لیا ہے جن کا مولانا مودودی نے حوالہ دیا ہے اور زیادہ تفصیلات طبری سے نقل کی ہیں جومولانا کا پہندیدہ ماخذ ہے۔ اگر چہ طبری ؓ نے اس واقعے میں تقریباً تمام روایات ابومحنف کے حوالے سے بیان کی ہیں، جس کے بارے میں ہم بتا چکے ہیں کہ نہایت نا قابلِ اعتماد شیعہ راوی ہے، اور اس نے یہ روایت اپنے جن اُستادوں سے کی ہے ان کے بارے میں بھی ہم '' حضرت علی پر سب روایت اپنے جن اُستادوں سے کی ہے ان کے بارے میں بھی ہم '' حضرت علی پر سب وشتم'' کے عنوان کے تحت بتلا چکے ہیں کہ وہ شیعہ تھا، کیکن خود ان شیعہ راویوں نے ججر وشتم'' کے عنوان کے تحت بتلا چکے ہیں کہ وہ شیعہ تھا، کیکن خود ان شیعہ راویوں نے ججر

<sup>(</sup>۱) الطبری ج:۳ ص:۲۰۲۰

<sup>(</sup>۲) البىداية والنهاية ج:۸ ص:۵۳،و طبىقات ابن سعد ج:۲ ص:۲۱۹ و۲۲۰ جزو:۲۲،و ابن خلدون ج:۳ ص:۲۹\_

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن ِسعد کا حواله اگرچه مولا نا نے نہیں دیا، لیکن ان کی جتنی یا تیں ہم نے بیان کی ہیں وہ سب البدایہ والنہایہ میں بھی موجود ہیں جس کا حوالہ مولا نا نے دیا ہے۔

<sup>(</sup>۴) لبذا جیسا کہ ہم آ گے وضاحت کے ساتھ بیان کریں گے، ان روایات کا وہ حصہ نا قابلِ اعتاد ہے جن میں بعض صحابۂ کی طرف حضرت علیؓ کے خلاف سبّ وشتم کومنسوب کیا گیا ہے۔

بن عدیؓ کا واقعہ جس طرح نقل کیا ہے وہ ہم نے بیان کردیا ہے۔

اب آپ مولانا مودودی صاحب کی عبارت ایک بار پھر پڑھئے۔مولانا نے اس واقعے کے اہم ترین اجزاء کو یکسر حذف کر کے جس طرح یہ واقعہ ذکر کیا ہے اس سے بی تأثر قائم ہوتا ہے کہ:-

۱- حجر بن عدی قطعی طور پر بے گناہ تھے۔

۲ – اصل گناہ حضرت مغیرہؓ اور زیاد کا تھا کہ وہ حضرت علیؓ کو برسرِمنبر گالیاں دیا کرتے تھے۔

س- حجر بن عدیؓ نے اس گناہ پر ان دونوں کوٹو کا۔

س- اس او کنے کی باداش میں زیاد نے انہیں گرفار کرلیا۔

۵- شہادتیں لینے کا ذکر بھی مولانا نے اس طرح کیا ہے کہ گویا ساری شہادتیں جھوٹی تھیں اور کرائے کے چند گواہ جمع کر لئے گئے تھے۔

۲- اورخواہ تخواہ ان پر بغاوت کا الزام عائد کر کے ان کے خلاف شہاوتیں لیں۔
 ۷- حضرت معاویہ ؓ نے بے سمجھے ہو جھے غصے میں آ کرفتل کا حکم دے دیا۔
 واقعے کی ذرکورہ تفصیلات کو ذہن میں رکھ کر انصاف فرمایے کہ کیا ان میں
 کوئی ایک بات بھی صحیح ہے؟

پھر واقعے کی اس قطعی طور پر غلط اور خلاف واقعہ تصویر سے مولانا نے بورے زور قلم کے ساتھ اس کلیے کا استنباط کرلیا ہے کہ اس دور میں زبانیں بند کردی گئی تھیں، ضمیروں پر قفل چڑھا دیئے گئے تھے، اظہار رائے کی آزادی کا خاتمہ ہوگیا تھا اور حق گوئی کی یا داش قتل قراریا گئی تھی۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا معاملہ تو بہت ہی بلند و بالا ہے، واقعے کی تمام تفعیلات دیکھنے کے بعد ہمیں تو کہیں زیاد کے بارے میں بھی پینظر نہ آسکا کہ اس نے حجر بن عدیؒ کے معاطعے میں اُصولِ شرع کے خلاف کوئی کام کیا ہو۔ واقعہ یہ ہے کہ حجر بن عدیؒ اور ان کے ساتھیوں نے تھلم کھلا اسلامی حکومت کے خلاف بغاوت کی تھی اور اُل کو اس وقت گرفتار نہ کیا جاتا تو نہ جانے کوفہ میں کتنے مسلمانوں کا خون بہہ

جاتا۔ حضرت معاویة نے ایک صاحب کے موال کے جواب میں بالکل وُرست فرمایا کہ: "قتسله احب المی من أن اُقتل معه مائة اُلف" (حجر بن عدیؓ کافتل کرنا مجھے زیادہ پیند تھا بہ نسبت اس کے کہ میں ان کے ساتھ ایک لاکھ آ دمیوں کوفتل کروں)۔(ا) آپ نے دیکھ لیا کہ:-

ا جھر بن عدیؓ اور ان کے ساتھی سرے سے حضرت معاویہ ؓ کی حکومت کے خلاف تھے۔ خلاف تھے۔

پہ ۲- حضرت حسن اور حضرت حسین کے مکمل طور سے مطمئن ہوجانے کے باوجود بیانہیں بار بار بغاوت پر راضی نہوے اور جب وہ بغاوت پر راضی نہ ہوئے تو ان سے بھی ناراضی کا اظہار کیا۔

پہ سے حضرت معاویہ ؓ کے کسی گورنر ہے کبھی حضرت علیؓ کی شان میں کوئی ایسا لفظ استعال کرنا ثابت نہیں جیے'' گالی'' کہا جاسکے۔

یں ہے۔ اس کے بجائے بیالوگ حضرت عثمانؓ اور حضرت معاویۃٌ بر کھلم کھلالعن طعن کرتے تھے۔

پچ ۵- اُمراء کی بات بات پران کے خلاف شورش کرنا ان کی عادت بن گئی تھی۔ ·

ا ۲- حضرت مغیرہ اور زیاد نے انہیں اوّاا نہایت معقولیت اور شرافت کے ساتھ فہمائش کی کہ ان حرکتوں سے باز آ جا کیں۔

انہوں نے اس فہمائش کے دوران سکوت اختیار کیا، کوئی شکایت پیش نہیں کی، لیکن واپس آ کر پھر خلافت معاویہ گا انکار کیا اور ان پر لعنت بھیجن شروع کی، اور گورنر کوفہ حضرت عمرو بن حریث پر پھر برسائے۔

پو ۸- زیاد نے اس موقع پر بھی کوئی سخت کارروائی کرنے کے بجائے حضرت عدی بن حاتم، حضرت جریر بن عبداللہ البجلی اور حضرت خالد بن عرفطہ رضی اللہ عنہم جیسے صحابہ کو بھیجا کہ انہیں سمجھانے کی کوشش کریں، مگر انہوں نے ان سے رُخ دے کر بات ہی نہ کی۔

(١) البداية والنهاية ح: ٨ ص: ٥٠ مـ

پہ اس موقع پر زیاد نے دھمکی دی کہ: ''اگرتم سیدھے نہ ہوئے تو تمہارا علاج اس دوا ہے کروں گا جو تمہارے لائق ہے'' اور اس دھمکی کے ساتھ انہیں پھر سمجھایا کہ امیر المؤمنین کے تم پر کیا حقوق ہیں، مگر جحر بن عدیؒ نے اس موقع پر پھر زیاد پر کنگر برسائے اور کہا کہ: '' تجھ پر خدا کی لعنت، تو نے حجوث کہا''۔

پہ ۱۰ - انہیں زیاد نے بحثیت گورز تھم دیا کہ وہ اس کے پاس آ کیں، گر انہوں نے بیت کا سنے سے صاف انکار کردیا، دُوسری بار آ دمی بھیجے گئے،

انہوں نے بھی سوائے امیر کا پیغام پہنچانے کے انہیں کچھنہیں کہا، مگر مجر ؒ کے ساتھیوں نے انہیں گالبال دے کر دُخصت کردیا۔

پہ اا- تیسری بارکوفہ کے شرفاء اور پولیس سپر نٹنڈنٹ کو بھیجا گیا کہ انہیں بلاکر لائیں، انہوں نے بھی شروع میں سوائے اس کے پچھ نہ کہا کہ: ''امیر کے پاس چلو' لیکن انہوں نے جواب دیا کہ: ''ہم می حکم نہیں مانیں گئ' اس پر پولیس نے زبردتی کی تو یہ لوگ لڑنے کے لئے تیار ہوگئے، لاٹھیوں اور پھروں سے با قاعدہ لڑائی لڑی اور قابو میں نہ آئے۔

پہ ۱۲ - پھر کندہ پہنچ کر پورے محلے کو بغاوت کا گڑھ بنادیا اور با قاعدہ جنگ کی تیاریاں ہوئیں اور رزمیہ اُشعار پڑھے گئے، اور جب زیاد نے یہاں اپنے آدمی بھیجے تو ان لوگوں نے سخت جنگ کی اور بالآخر رُوپوش ہوگئے۔

این بیعت پر انہیں گرفتار کیا گیا تو کہنے لگے: ''ہم اپنی بیعت پر قائم ہیں''۔

۱۳ چوالیس مقتدر جستیول نے ان کے خلاف بغاوت کی شہادت دی، جن میں جلیل القدر صحابہ کرامؓ، فقہاءً اور محدثینٌ شامل تھے، اور اس شہادت میں کسی پر جبر کرنے کا کوئی ثبوت نہیں ہے۔

پہ ۱۵ – ان تمام واقعات سے باخبر ہوکر اور مذکورہ شہادتیں دیکھ کر حضرت معاویۃ نے ان کے قتل کا تھم صادر فرمایا۔ حقیقت یہ ہے کہ جوشورش جحر بن عدیؒ اور ان کے اصحاب نے کھڑی کردی تھی، اگر اس کا نام '' حق گوئی' اور '' اظہارِ رائے'' ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ '' بغاوت''،'' فتنہ و فساد'' اور '' شورش' کے الفاظ لغت سے خارج کردینے چاہئیں۔ مولانا مودودی صاحب نے یہ دیکھنے کے لئے کہ ججر بن عدیؒ کا قتل شرعا جائز تھا یا ناجائز، ان واقعات کی تحقیق کرنے کی ضرورت محسوس نہیں فرمائی جو خود کوفہ میں پیش آئے تھے اور جنسیں علامہ طبریؒ نے کم و بیش دس پندرہ صفحات میں بیان کیا ہے۔ اس کے بجائے اس قتل کے ناجائز ہونے پر ایک خراسان کے گورز رہیج بن زیاد عارفی کے مجمل قول کا حوالہ دیا ہے جو اس وقت کوفہ اور شام سے سینئل وں میل ؤور بیٹھے ہوئے تھے۔ دُوسرے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ایک محرف ارشاد کا جو

بیٹھے ہوئے تھے۔ ڈوسرے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ایک محرَّف ارشاد کا جو اس وقت مدینہ طیبہ میں تشریف فر ماتھیں، تیسرے ان جلادوں کے قول کا جنھوں نے حجر بن عدی گوفتل کیا، اب ان تینوں اقوال کی حقیقت بھی دیکھ لیجئے۔ حسر بن عدی گوفتل کیا، اب ان تینوں اقوال کی حقیقت بھی دیکھ لیجئے۔

جہال تک رہے بن عدی کے قتل کی اطلاع ملی، انہوں نے فرمایا کہ: ''خدایا! اگر وہیں پر انہیں جر بن عدی کے قتل کی اطلاع ملی، انہوں نے فرمایا کہ: ''خدایا! اگر تیرے علم میں میرے اندر کوئی خیر باقی ہے تو مجھے ؤنیا ہے اُٹھا لے'' ہم پیجھے عرض کر چکے ہیں کہ ججر بن عدی کے عابد و زاہد ہونے کی بڑی شہرت تھی، اور قدرتی بات یہ ہے کہ جو شخص بھی پورے طالات ہے ناواقف رہ کرصرف یہ نے گا کہ انہیں قتل کر دیا گیا تو وہ لامحالہ اس پر رہ و افسوں کا اظہار کرے گا۔ لیکن یہ رہ و افسوں اس شخص کے خلاف کیسے ججت بن سکتا ہے جس کے سامنے چوالیس قابل اعتاد گواہیاں گزر چکی ہوں، اور وہ سب اس بات پر متفق ہوں کہ ججر بن عدی ؓ نے بغاوت کا ارتکاب کیا ہے، جہاں تک عبادت و زُہد کا تعلق ہے تو وہ اس بات کی وجہ جواز نہیں ہے کہ اسلامی حکومت کے خلاف بغاوت کا ارتکاب کیا جائے، نظیر کے طور پر (بلا تشیہ و مثال) خارجیوں کو پیش کیا جاسکتا ہے کہ وہ پچھ کم عابد و زاہد نہ تھے، نیکن کیا اُمت کا کوئی فرد فرجیوں کو پیش کیا جاسکتا ہے کہ وہ پچھ کم عابد و زاہد نہ تھے، نیکن کیا اُمت کا کوئی فرد وضی اللہ عنہ کا ناجائز فعل تی ؟

عفرت معاوية ١٠٢ اور تاريخي حقائق

رہ گیا حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا ارشاد، سواس کے الفاظ مؤرّ خین نے مختلف طریقے سے نقل کئے ہیں، تاریخ طبریؓ میں ایک جگہ تو وہی الفاظ ندکور ہیں جن کا ترجمہ مولانا مودودی صاحب نے بیاکیا ہے کہ:-

اے معاویہ! تنہیں حجر کوفل کرتے ہوئے خدا کا ذرا خوف نہ ہوا۔ اس منا برس من

کیکن خود طبری ہی نے وُ وسرے مقامات پر، نیز دُ وسرے بیشتر مؤرّ خین نے واقعہ اس طرح ذکر کیا ہے کہ جب حضرت معاویۃ اس سال حج کوتشریف لے گئے اور حضرت عائشۃ ہے ملاقات ہوئی تو حضرت عائشۃ نے فرمایا کہ:-

معاویہ! حجر کے معالمے میں تمہاری بُردباری کہاں چلی گئی تھی؟ ابن جربرطبریؒ، ابنِ اثیر جزریؒ اور ابنِ خلدونؒ نے تو یہ الفاظ نقل کئے ہیں

أين كان حملك عن حجر. (۱)
اور حافظ ابن كثيرٌ يه الفاظ نقل فرمات بين: أين ذهب عنك حملك يا معاوية حين قتلت حجر؟
اتر جمه: - جب تم نے حجر اور ان كے ساتھوں كوفق كيا اس وقت تمہارى بُرد بارى كہاں گئ تقى؟
امام ابن سعدٌ اور امام ابن عبدالبرٌ يه الفاظ نقل كرتے ہيں: اين عزب عنك حلم أبي سفيان في حجر وأصحابه؟
اين عزب عنك حلم أبي سفيان في حجر وأصحابه؟
كر برد بارى كہاں چلى تن تقى؟

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے جو الفاظ استعال کئے ان میں'' کر و ہاری'' کا لفظ صاف بتار ہاہے کہ حضرت عائشہ کے نزویک بھی حضرت معاویۂ کا بیفعل''انصاف'' یا شریعت کے خلاف نہیں تھا، زیادہ سے زیادہ وہ اسے یُر د ہاری کے خلاف سمجھتی تھیں،

<sup>(1)</sup> الطبرى ع: ٣٠٪ ص:١٩١، ابل اثير ع:٣٠ ص:١٩٣، ابن محندون ع:٣٠ ص:٢٩ــ

<sup>(</sup>r) البداية والنهاية ع: ٨ س: ٣٠ م

اوراب میبھی من لیمج کہ خود حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی ذاتی رائے ججڑ اوران کے اصحاب کے بارے میں کیاتھی؟ امام ابنِ عبدالبرِّ اُقل فرماتے ہیں کہ حضرت عائشہؓ نے مذکورہ جملے کے ساتھ مہ بھی فرمایا تھا کہ:-

ألا حبستهم فى المسجون وعرضتهم للطاعون. <sup>(1)</sup> ترجمه:-تم نے ایبا کیوں نہ کیا کہ آئیں قیدخانوں میں بندر کھتے اور آئیں طاعون کا نشانہ بننے دیتے۔

یہ تھا حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے نزدیک بُردباری کا زیادہ سے زیادہ القاضا جو جُرُّ اور ان کے ساتھیول کے ساتھ روا رکھی جاسکتی تھی۔ اگر جحر بن عدیؓ اور ان کے ساتھی بقول مولانا مودودی صاحب''حق گوئی'' ہی کے''بجرم'' تھے تو اس''حق گوئی'' کی کم سے کم سزا حضرت عائشہ کے نزدیک بھی'' قیدخانہ'' ہی تھی۔

بہرکیف! حضرت عائشہؓ کے جواب میں حضرت معاویہؓ نے ''رُر دہاری'' کا جواب میہ دیا کہ:''اُمّ المؤمنین! آپ جیسے حضرات مجھ سے دُور ہیں اور میرے پاس کوئی ایسا رُد ہارآ دی نہیں رہا جوایسے مشورے دے سکے''، اور جہاں تک قانونی بات تھی، آیؓ نے فرمایا کہ:-

> انما قتله الذين شهدوا عليه. <sup>(۳)</sup> ترجمه:-قتل تو انہول نے کیا جنھول نے ان کےخلاف گواہی دی۔ اور فرمایا کہ:-

> فما أصنع كتب إلى فيهم زياد يشدد أمرهم ويذكر أنهم سيفتقون على فتقا لا يرفع. (م)

> ترجمہ: - میں کیا کرتا؟ زیاد نے مجھے ان کے بارے میں لکھا تھا کہ ان کا معاملہ بڑا تھین ہے، اور اگر انہیں چھوڑ دیا گیا تو یہ

<sup>(</sup>أوع) الاستيعاب تحت الاصابة ع:ا س:٣٥٥\_

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ح: ٨ ص: ٥٣.

<sup>(</sup>سم) الاستيعاب ع: السيعاب ع: السيعاب

لوگ میری حکومت کے خلاف الیی رخنہ اندازی کریں گے جے گھرا نہ جاسکے گا۔

اور آخر میں حضرت معاویہ رضی اللہ عند نے یہاں تک فرمایا کہ: غدًا لی ولحجر موقف بین یدی الله عزّ وجلّ (۱)
ترجمہ: - کل مجھے اور حجر دونوں کو اللہ عزّ وجل کے سامنے کھڑا ہونا ہے۔
اور: -

فدعینی و حجزًا حتَّی نلتقی عند ربنا. ترجمہ: - لہذا میرے اور حجر کے معاملے کواس وقت تک کے لئے حچوڑ دیجئے جب ہم دونوں اسنے پروردگار سے ملیں۔

رہ گی ہے بات کہ جربن عدی گئے قبل کے وقت جو بات پیش کی گئی وہ ہے تھی کہ اگرتم حضرت علی پر لعنت کروتو ہم تہمیں چھوڑ دیں گے، سویہ بات علامہ طبری نے ابومنف کی روایت سے ذکر کی ہے، اور روایۃ و درایۃ قطعی طور پر جھوٹ ہے۔ سوچنے کی بات ہے کہ اگر یہ روایت صحیح ہوتو حجر بن عدی کی عبادت و زُہد کا تو بہت شہرہ ہے، کیا انہیں شریعت کا یہ معمولی مسئلہ معلوم نہیں تھا کہ حضرت علی پر اعنت کرنا ایک گناہ ہے اور اگر کسی شخص کو گناہ کے ارتکاب پر اس طرح مجبور کیا جائے کہ اس کی جان خطرے میں ہوتو اس وقت اس گناہ کا ارتکاب کر کے جان بچانا واجب ہوجاتا ہے، اور عزیمت کر اس معابی کہ اور عزیمت کر اس حضرت علی پر (معاذ اللہ) لعنت نہیں کرتے ، حال نکہ ہم پیھیے تفصیل ہے تابت پر تھا کہ وہ حضرت علی پر (معاذ اللہ) لعنت نہیں کرتے ، حال نکہ ہم پیھیے تفصیل ہے تابت کر چکے حضرت معاویہ نے خور بھی اس نعلی شنیع کا ارتکاب کیا، نہ اس معاسمے میں ان کی ساتھی نے۔ درحقیقت حجر بن عدی گی گرفتاری کا اصل سبب ان کی بعناوت اور شورش انگیزی تھی، اور کیا حضرت معاویہ اپنے سے تھے کہ ایک باغی ان کے سامنے اپنی شورش انگیزی تھی، اور کیا حضرت معاویہ اپنے سے تھے کہ ایک باغی ان کے سامنے اپنی شورش انگیزی تھی، اور کیا حضرت معاویہ اپنے سے تھے کہ ایک باغی ان کے سامنے اپنی جوبان بچانے کے لئے زبان سے حضرت معاویہ اپنے سے تھے کہ ایک باغی ان کے سامنے اپنی جوبان بچانے کے لئے زبان سے حضرت معاویہ اپنے نے تھے کہ ایک باغی ان کے سامنے اپنی جوبان بچانے کے لئے زبان سے حضرت معاویہ اپنے کے تھے کہ ایک باغی ان کے سامنے اپنی جوبان بیانے کے لئے زبان سے حضرت معاویہ اپنے کی کوبرا بھلا کہہ دے تو وہ مطمئن ہوجائیں جوبائیں

<sup>(</sup>۱) البداية والنهاية غ: ۸ س:۵۳ س

خواہ اس کی ساری عمر حضرت علی گے نام پر جھے بنانے اور حکومت کے خلاف لوگوں کو برا مجانہ کا آئیس برا معجنہ کرنے میں گزری ہو؟ کیا اب حضرت معاویہ گے مخالفین (معاذ اللہ) انہیں عقل، تدبر اور سابی بصیرت ہے بھی بالکل خالی قرار دیں گے؟ ابو مخنف جیسے شیعہ راویوں نے حضرت علی گی مذمت اور ان پر سب وشتم کا ذکر پچھاس طرح کیا ہے گویا حضرت معاویہ کے نزدیک و نیا کا سب سے اہم مسئلہ حضرت علی گی مذمت تھی، اور ان کی زندگی کا اہم ترین مشن یہی تھا کہ وہ لوگوں کو حضرت علی گی مذمت پر آمادہ کریں، کی زندگی کا اہم ترین مشن یہی تھا کہ وہ لوگوں کو حضرت علی گی مذمت پر آمادہ کریں، کیا حضرت معاویہ کی مجموعی زندگی، ان کی سوانح، ان کے فہم و تدبر اور حلم و کیر دباری کے بے شار واقعات میں اس خسیس ذہنیت کا کوئی ادنی مراغ بھی ماتا ہے؟

بہاں ہم پر ساعتراض کیا جاسکتا ہے کہ ہم نے طبری کے حوالے سے جحر بن عدی کے قبل کے سلسلے میں جتنی روایات پیچھے ذکر کی ہیں ان میں سے بیشتر روایات ابومنت ہی کی ہیں، پھر کیا وجہ ہے کہ اس مقام پر ہم اس کی روایت کو قبول کرنے سے انکار کر رہے ہیں؟ لیکن اس اعتراض کا جواب بالکل واضح ہے، اور وہ یہ کہ ابومنت شیعہ اور جحر بن عدی کا حامی ہے، لبذا اُصول کا تقاضا ہے کہ ان روایات کو قبول کیا جائے جو جحر بن عدی کے خلاف جاتی ہیں کیونکہ اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ جحر بن عدی کی خوات اس قدر نا قابلِ انکار تھے کہ ابومنت ان کا پُرز ور حامی عدی کی بعاوت کے واقعات اس قدر نا قابلِ انکار تھے کہ ابومنت ان کا پُرز ور حامی ہونے کے باوجود ان کا اعتراف کرنے پر مجبور ہوا۔ اس کے برعکس ابومنت کی جو روایات حضرت معاویہ کی ذات کو مجروح کرتی ہوں، انہیں ہرگز قبول نہیں کیا جاسکتا ہوائے کہ حضرت معاویہ کی ذات کو مجروح کرتی ہوں، انہیں ہرگز قبول نہیں کیا جاسکتا اس کے کہ حضرت معاویہ کی خات میں داخل ہے۔

اس کی مثال یوں سیھے کہ اگر ایک عیسائی مؤرّخ خود اپنے ہم مذہب لوگوں کی کوئی بُرائی بیان کرے تو آپ اسے سند کے طور پر پیش کرتے ہیں، لیکن اگر وہی مؤرّخ (معاذ اللہ) آنخضرت صلی الله علیہ وہلم کی شان میں گتاخی کرے یا آپ کے صحابہ کرام مُ کے خلاف کوئی ایسی بات لکھے جومسلمانوں کی روایات سے ثابت نہ ہوتو آپ اسے سراسر جھوٹ اور افتراء قرار دیتے ہیں۔ اس کا مطلب بینہیں ہے کہ آپ اپنے مطلب

کی باتیں چن کر بددیانتی کا ارتکاب کر رہے ہیں، بلکہ اس طرح آپ تقیدِ روایات کے اس اُصول پڑمل کرتے ہیں جو سوفصد معقول، فطری اور دُنیا بھر میں مُسلَّم ہے۔

سب سے آخر میں مولانا مودودی صاحب نے حضرت حسن بصریؓ کی طرف منسوب ایک قول اس طرح ذکر کیا ہے کہ:-

حضرت معاویہ یک چارافعال ایسے ہیں کہ اگر کوئی شخص ان میں سے کسی ایک کا بھی ارتکاب کرے تو وہ اس کے حق میں مہلک ہو، ایک ان کا اس اُمت پر تلوار سونت لینا اور مشورے کے بغیر حکومت پر قبضہ کرلینا ..... وُوسرے ان کا اپنے بیٹے کو جانشین بنانا ..... تیسرے ان کا زیاد کو اپنے خاندان میں شامل کرنا ..... چوشے ان کا حجر اور ان کے ساتھیوں کوئی کردینا۔

(خلافت وملوكيت ص: ٦٦، ٦٥)

لیکن مولانا نے حضرت حسن بھریؒ کی طرف منسوب اس مقولے کا آخری جملہ نقل نہیں فرمایا، ہمارا خیال ہے کہ اس جملے سے اس روایت کا سارا بھرم کھل جاتا ہے، طبریؒ اور ابنِ اخیرؒ نے نقل کیا ہے کہ حسن بھریؒ نے آخر میں یہ بھی کہا کہ:ویٹلا لله من حجر واصحاب حجر ویا ویٹلا لله من حجر واصحاب حجر (۱)

ترجمہ: - حجر اور ان کے ساتھیوں کی وجہ سے معاویہ پر دردناک عذاب ہو، ہاں حجر اور ان کے ساتھیوں کی وجہ سے ان پر دردناک عذاب ہو۔

یدالفاظ لکھتے وقت ہماراقلم بھی لرز رہا تھا، مگر ہم نے بیاس کئے نقل کردیئے ہیں کہ ان ہی جملوں سے اس روایت کی حقیقت واضح ہوتی ہے، کیا حضرت حسن بھریؒ سے کسی بھی درجے میں بیاتو قع کی جا سکتی ہے کہ انہوں نے اس بے دردی اور بے باکی کے ساتھ حضرت معاویدؓ کی شمان میں بیالفاظ استعال کئے ہوں گے؟ مولانا

<sup>(</sup>۱) این اثیر ج:۳ ص:۱۹۳، طبع قدیم، طبری ج:۳ ص:۲۰۸

حفرت حسن بفریٌ پراس کا بہتان وافتراء ہے جھے کسی حال دُرست تسلیم نہیں کیا جاسکتا۔ یہ حضرت حسن بھریؓ تو وہ ہیں کہ مشاجرات ِصحابہؓ کے بارے میں مشہور اور متندمفسر علامه قرطبی نے ان کا بیہ واقعہ نقل کیا ہے کہ:-

> وقلد سئل الحسن البصري عن قتالهم فقال: قتال شهده أصبحاب محمد صلى الله عليه وسلم وغبنا، وعلموا وجهلنا، واجتمعوا فاتبعنا، واختلفوا فوقفنا، قال المحاسبي: فنحن نقول كما قال الحسن.

> ترجمہ:- اور حضرت حسن بھریؓ ہے صحابہؓ کی باہمی جنگ کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ: بدالی لڑائی تھی جس میں صحابہ موجود تھے اور ہم غائب، وہ سب حالات سے واقف ِ تھے، ہم ناواقف ہیں، جس چیزیران کا اتفاق ہے، ہم اس میں ان کی اتباع کرتے ہیں، اور جس میں اختلاف ہوگیا، اس میں توقف اور سکوت اختیار کرتے ہیں۔ حضرت محاسیؓ نے فرمایا کہ: ہم بھی وہی بات کہتے ہیں جوحسن بصریؓ نے کہی۔

غور فرما ہے کہ جوحسن بھریؓ،صحابہؓ کی باہمی لڑا ئیوں میں کسی ایک کی طرف اجتہادی غلطی منسوب کرنے میں بھی تأمل کرتے ہوں، وہ حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ کو عذاب جہنم کی بدؤعا دے کریہ بات آخر کیسے کہہ سکتے ہیں کہان کے حار کام ایسے ہیں كدان مين سے برايك ان كى بلاكت كے لئے كافى ہے؟ نعوذ بالله منه!

<sup>(1)</sup> القرطبيُّ: الجامع لأحكاه القران عُ:١٦ ص:٣٢٣\_

## حضرت معاویہ کے زمانے میں اظہارِ رائے کی آ زادی

حقیقت یہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عند پر بیہ اعتراض کہ ان کے دور میں اظہار رائے کی آزادی کا خاتمہ ہوگیا تھا، ان پر اتنا بڑاظلم ہے کہ اس سے اللہ کی پناہ مانگنی چاہئے۔ ہم یہاں چند واقعات مخضراً ذکر کرتے ہیں جن سے اس بات کا اندازہ ہوسکے گا۔

ا- حضرت مسور بن مخرمه رضى الله تعالى عنه أيك مرتبه الني كسى كام سے حضرت معاويةً كے پاس تشريف لے گئے، وہ خود فرماتے ہيں كه جب ميں ان كے پاس بہنچا تو انہوں نے كہا: "مسور! آپ أئمه (أمراء) پر جوطعن كيا كرتے ہيں اس كا كيا حال ہے؟"

میں نے کہا: ''اس وقت اس بات کو رہنے دیجیئے اور جس کام کے لئے ہم آئے ہیں،اس میں ہمارے ساتھ نیک سلوک سیجیے''

گر حضرت معاویہ نے فرمایا کہ: 'دخبیں، آپ جھے اپنے دِل کی ساری باتیں بنایے'' حضرت مسور ٌفرماتے ہیں کہ اس پر ہیں جتنے عیب ان پر لگایا کرتا تھا وہ سب بیان کردیئے، ایک نہیں چھوڑا، حضرت معاویہ نے نی کر فرمایا:'' گناہوں سے کوئی کر ک نہیں، کیا آپ اپنے اندر ایسے گناہ محسوں نہیں کرتے جن کے بارے میں آپ کو یہ خوف ہو کہ اگر اللہ نے انہیں معاف نہ فرمایا تو آپ کو ہلاک کرویں گے؟''

میں نے عرض کیا: ''ہاں! میرے بھی ایسے گناہ ہیں کہ اگر اللہ تعالی انہیں معاف نہ فرمائے تو میں ان کے سبب سے ہلاک ہوجاؤں۔'' حضرت معاویہ نے فرمایا: ''بھر کیا وجہ ہے کہ آپ اپنے آپ کو مجھ سے زیادہ مغفرت کا مستحق سمجھتے ہیں؟ خدا کی فتم! میں عوام کی اصلاح حدود شرعیہ کی اقامت اور جہاد فی سبیل اللہ کی جن خدمات میں مشغول ہوں، وہ ان عیوب سے زیادہ ہیں جو آپ نے بیان کئے، اور میں ایک ایسے میں مشغول ہوں، وہ ان عیوب سے زیادہ ہیں جو آپ نے بیان کئے، اور میں ایک ایسے

دِین کا پیروکار ہوں جس میں خدا حسنات کو قبول فرما تا اور سیئات سے درگز رفرما تا ہے۔''

اس کے بعد حضرت معاویہ نے فرمایا -

والله عملي ذلك مما كنت لأخير بين الله وغيره إلا اخترت الله على غيره مما سواه.

ترجمہ: - اس کے علاوہ خدا کی قتم! جب بھی مجھے اللہ اور غیراللہ کے درمیان اختیار ملتا ہے، میں اللہ کے سوا اور کسی کو اختیار کرنے والانہیں ہوں۔

حضرت مسور بن مخر مد فرماتے ہیں کہ: ''ان کے ارشادات پر میں غور کرتا رہا تو مجھے پتہ چلا کہ انہوں نے واقعۂ دلائل میں مجھے مغلوب کر دیا۔'' راوی کہتے ہیں کہ اس کے بعد حضرت مسور رضی اللہ عنہ جب بھی حضرت معاویۃ کا ذکر کرتے تو ان کے حق میں دُعائے خیر فرماتے۔<sup>(1)</sup>

۲- حافظ ابن کشر مقل فرماتے میں کہ: ایک شخص نے حضرت معاویہ کو ان
 کے مند پر بہت یُرا بھلا کہا اور ان کے ساتھ بڑی تخق سے پیش آیا، کسی نے کہا کہ:
 "آپ اس پرحملہ کیوں نہیں کرتے؟" حضرت معاویہ نے فرمایا کہ:-

إنى لأستحيى من الله أن يضيق حلمي عن ذنب أحد من رعيتي. (٢)

ترجمہ:- مجھے اللہ سے اس بات پرشرم آتی ہے کہ میری بُر د باری میری رعایا کے کسی گناہ سے تنگ ہوجائے۔

۳- ابنِ خلدونٌ نقل فرماتے ہیں کہ: ایک مرتبہ حضرت معاویہؓ نے حضرت علیؓ بن حاتم کو چھیڑا اور نداق میں انہیں حضرت علیؓ کا ساتھ دینے پر تو یخ کی، اس کے جواب میں حضرت عدیؓ نے فرمایا: ''خدا کی قتم! جن دِلوں سے ہم نے تمہیں بُرا

<sup>(</sup>۱) بیواقعہ حافظ ابن کثیرؓ نے مصنف عبدالرزاق کے حوالے سے دوسندوں کے ساتھ ذکر فرمایا ہے (المبدامہ دالنہامہ ج:۸ ص:۱۳۴)\_

<sup>(</sup>۲) البداليه خ.۸ ص:۱۳۵

سمجھا تھا وہ ابھی ہمارے سینوں میں ہیں، اور جن تلواروں سے تہمارا مقابلہ کیا تھا، وہ ابھی ہمارے کا ندھوں پر لئکی ہوئی ہیں، اور اب اگرتم غدر کی طرف ایک بالشت بڑھے تو ہم جنگ کی طرف دو ہاتھ بڑھ جائیں گے، اور یاد رکھنا کہ ہمیں اپنی شدرگ کٹنے کی آواز اور سینے سے نکلنے والی موت کی سسکیاں زیادہ محبوب ہیں، بہنبست اس کے کہ ہم علیؓ کے بارے میں کوئی بُری بات سنیں۔''

حضرت معاویہؓ نے بیس کر لوگوں سے فرمایا: ''بیہ ساری باتیں حق ہیں، انہیں لکھالو' اس کے بعد وہ دیر تک حضرت عدیؓ سے پاتیں کرتے رہے۔ <sup>(۱)</sup>

۷۶- عبداللہ بن عمیر فرماتے ہیں کہ: ایک شخص نے حضرت معاویہ کو بہت وریک سخت ست کہا، حضرت معاویہ خاموش رہے تو لوگوں نے کہا: ''کیا آپ اس پر بھی بُر دباری کا مظاہرہ فرمائیں گے؟'' حضرت معاویہ نے فرمایا کہ: ''میں لوگوں اور ان کی زبانوں کے درمیان حاکل نہیں ہونا چاہتا، اللہ یہ کہ وہ ہماری حکومت کے درمیان حائل ہونے لگیں''' یعنی بغاوت برآ مادہ ہوجا کیں۔

۵- ایک مرتبه حضرت معاویہؓ نے اپنے گورنر زیاد کو ایک خط لکھا جس کا مضمون بدتھا کہ:-

لوگوں کے ساتھ ہمیشہ ایک جیسا طرزِ عمل اختیار کرنا ٹھیک نہیں، نہ اتنی نرمی کرنی چاہئے کہ وہ اِترا جائیں اور نہ اتنی تخی کہ وہ لوگوں کو ہلاکت میں ڈال دے، بلکہ ایسا کرو کہ تخی کے لئے تم کافی ہوجا کا اور رحمت و اُلفت کے لئے میں، تاکہ اگر کوئی شخص خون کی حالت میں ہو تو اسے داخل ہونے کے لئے ایک دروازہ مل جائے۔ (۲)

٢ - علامه ابن اثيرٌ نقل فرمات بين كه: عبدالرحمٰن بن الحكم ايك شاعرتها،

<sup>(</sup>١) ابن خلدونٌ ج:٣ ص:٧-

<sup>(</sup>۲) ابن اثیرٌ ج:۳ ص:۵\_

<sup>(</sup>m) البداية والنباية ج: ٨ ص: ٢١٠١ إ

شاعروں کی عادت ہوتی ہے کہ وہ اُمراء کی مدح میں قصیدے کہا کرتے ہیں، حضرت معاویة ؓ نے ان سے فرمایا:-

مدت ہے بچو، اس لئے کہ وہ بے حیاؤں کی غذا ہے۔ (۱) 2- طبرانی " اور حافظ ابن عساکر ٌ نقل فرماتے ہیں کہ: ایک مرتبہ حضرت معاویہ ؓ جعد کا خطبہ دے رہے تھے، خطبے ہیں ' فرارمن الطاعون' کی حدیث ذکر فرمائی، اس میں کوئی فروگز اشت ہوگئ تو حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے خطبے کے نتیج ہی میں کھڑے ہوکر فرمایا:-

تمہاری ماں ہندہ تم ہے زیادہ عالم تھی۔

حضرت معاویہ نے نماز کے بعد حضرت عبادہؓ کو بلاکر اس طرز کلام پر تو زبانی تنبیہ فرمائی مگر جب ان سے تحقیق ہوگئ کہ حدیث ای طرح ہے جس طرح حضرت عبادہؓ نے بیان فرما رہے تھے، تو عصر کی نماز کے بعد منبر سے خود اعلان فرمانا کہ:-

میں نے تم سے منبر پر ایک حدیث ذکر کی تھی، گھر جاکر پتہ چلا کہ حدیث ای طرح ہے جس طرح عبادةً کہتے ہیں، لہذا انہی سے استفادہ کرو، کیونکہ وہ مجھ سے زیادہ فقیہ ہیں۔ (۲)

یں میں ایک تصویر یہ ہے جو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور ان کے عہدِ حکومت کی ایک تصویر یہ ہے جو ان جے ان کے عہدِ ان جے عہدِ ان جیسے سامنے آتی ہے، مگر مولانا مودودی صاحب ان کے عہدِ حکومت کی منظر کشی اس طرح فرماتے ہیں کہ:-

<sup>(</sup>۱) ابن اثير ج:۴ ص:۵\_

<sup>(</sup>٢) ابن عساكرٌ ج: ٧ ص: ٢١٠ و ٢١١، ''عبادة بن الصامت''\_

<sup>(</sup>٣) مذكوره سات واقعات بم نے بغير كى خاص جبتو كے سرسرى طور سے لكھ ديئے بيں، ورنداس قبتم كے واقعات جو بيمضمون لكھتے وقت بهارى نظر ہے گزرے بيں، انتے زيادہ بيں كه بلامبالغدان سے ايك كتاب تيار بوكئتى ہے، اى لئے ابنِ خلدونٌ فرماتے بيں كه: "و احسارہ في المحلم كشيرة" (ان كى بُردبارى كے واقعات بہت بيں)۔

تصرت معاويةً **۱۱۲** اور تاريخي حقائق

ضمیروں پر قفل چڑھادیے گئے، زبانیں بند کردی گئیں، اب قاعدہ یہ ہوگیا کہ منہ کھولوتو تعریف کے لئے کھولو، ورنہ چپ رہو، اور اگر تمہاراضمیر الیا ہی زوردار ہے کہتم حق گوئی سے باز نہیں رہ کئے تو قید اور قبل اور کوڑوں کی مار کے لئے تیار ہوجاؤ، چنانچہ جو لوگ بھی اس دور میں حق بولئے اور غلط کاریوں پر ٹو کئے سے باز نہ آئے ان کو بدترین سزائیں دی گئیں تا کہ پوری قوم دہشت زدہ ہوجائے۔

اور اس عمومی منظرکشی کی دلیل کیا ہے؟ صرف ایک حجر بن عدیؓ کا واقعہ جس کی حقیقت پوری تفصیل کے ساتھ آپ کے سامنے آپچکی ہے۔اللہ تعالیٰ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی قبر کونور سے بھردے، ان کے درجات کی بلندی کے لئے اللہ تعالیٰ کیسے کیسے سامان مہیا فرما رہے ہیں؟

# یزید کی ولی عهدی کا مسئله

حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر ایک مشہور اعتراض یہ ہے کہ انہوں نے یزید کو اپنا ولی عہد نامزد کیا، چنانچہ جناب مولانا مودودی صاحب نے بھی بیا اعتراض کیا ہے اور ساتھ ہی یہ بھی کہا ہے کہ حضرت معاویہؓ نے بید کام خالص اپنے مفاد کے لئے کیا تھا، وہ لکھتے ہیں: –

یزید کی ولی عہدی کے لئے ابتدائی تحریک سی صحیح جذبے کی بنیاد پرنہیں ہوئی تھی، بلکہ ایک بزرگ (حضرت مغیرہ بن شعبہ ؓ) نے اپنے ذاتی مفاد کے لئے ؤوسرے بزرگ (حضرت معاویہ ؓ) کے ذاتی مفاد ہے اپیل کر کے اس تجویز کوجنم دیا اور دونوں صاحبوں نے اس بات سے قطع نظر کرلیا کہ وہ اس طرح اُمت محمدیہ کوکس راہ پرڈال رہے ہیں۔ (خلافت وملوکیت ص:۱۵۰) اس کے بعد انہوں نے ابن اثیرؓ وغیرہ کی مختلف روایات سے یہ ثابت کرنے کی ٹوشش کی ہے کہ مفترت معاویہ نے بزید کے لئے بیعت لینے میں جبر و اگراہ،خوف وضع اور رشوت ہے ذرائع ہے تھلم تھا کام کیا۔

اس موضوع پر اپنی کفتگو شروع کرنے سے قبل ہم ابتداء ہی میں یہ بات صاف کردینا جاہتے میں کہ یہاں دومسلے الگ الگ میں:-

احضرت معاوییؓ کا بزید کوول عبد بنانا رائے، تدبیر اور نشائج کے اعتبار سے صبح تھا یا غلط؟

۲- ڈوسرے میں کہ حفرت معاوییاً نے میہ کام نیک نین کے ساتھ جواز شرعی کی حدود میں رد کر کیا تھا یا خالص اپنے ذاتی مفاد کے لئے حدود اللہ کو پایال کر گے؟ جہاں تک پہلے منلے کا تعلق ہے اس میں جمیں مولانا مودودی صاحب سے

جہال تک پہلے مسلے کا میں ہے اس میں مولانا مودودی صاحب سے اختلاف نہیں مولانا مودودی صاحب سے اختلاف نہیں ہے، جمہور امت کے مقتل علا، ہمیشہ یہ کہتے آئے ہیں کہ حفزت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنه کا یفعل رائے اور تدبیر کے درجے میں نفس الامری طور پر وُرست ثابت نہیں ہوا اور اس کی وجہ سے اُمت کے اجماعی مصالح کو نقصان پہنچا، لہٰذا اگر مولانا مودودی صاحب اپنی بحث کو اس حد تک محدود رکھتے تو ہمیں اس پر گفتگو کرنے کی ضرورت نہیں تھی۔

البتہ مولانا ہے ہمارا اختلاف ڈوسرے مسکے میں ہے، مولانا نے حضرت معاویہ کے اس اقدام کو محض رائے اور تدبیر کے اعتبار سے غلط قرار دینے پر اکتفانہیں کیا، بلکہ براہِ راست حضرت معاویہ کی نیت پر تہت لگا کراس بات پر اصرار فرمایا ہے کہ ان کے پیش نظر بس اپنا ذاتی مفاد تھا، اور اس ذاتی مفاد پر انہوں نے پوری اُمت کو قربان کرویا۔

جمبور أمت كا موقف ال معاطع ميں يہ ہے كه حضرت معاوية كے اس فعل كو بلحاظ تدبير و رائے تو علط كبا جاسكتا ہے ليكن ان كى نيت پر حمله كرنے اور ان پر مفاو پرتى كا الزام عائد كرنے كاكسى كوحق نبيل ہے، لبذا جارى آئندہ گفتگو كا عاصل يہ نبيل ہے كه حضرت معاويہ رضى اللہ تعالى عنه كا يہ اقدام واقع كے امتبار ہے سوفيصد ذرست اور نفس الام ميں بالكل سحح تھا يا انہوں نے جو بہركيا وہ بالكل تحيك كيا، بلكه

اور تاریخی حقائق

حضرت معاويةً عمال

ہماری گفتگو کا موضوع یہ ہے کہ وہ اپنے اس اقدام میں نیک نیت نتھے، انہوں نے جو کیچھ کیا وہ نیک نیتی کے ساتھ اور شرعی جواز کی حدود میں رہ کر کیا۔

حقیقت یہ ہے کہ بزید کی وئی عہدی اور خلاف کا مسئلہ ہمارے زمانے میں بڑی نازک صورت اختیار کر گیا ہے، اس مسئلے پر بحث و مباحث کی گرم بازاری نے مسلمانوں میں دوا یہے گروہ پیدا کرد ہے ہیں جو افراط و تفریط کی بالکل آخری حدود پر کھڑے ہیں۔ ایک گروہ وہ ہے جو بزید کو کھلا فاسق و فاجر قرار دے کر حضرت معاویث اور حضرت مغیرہ بن شعبہ پر مفاد پر تی، خود غرضی، رشوت ستانی اور ظلم و عدوان کے الزامات عائد کر رہا ہے، ووسری طرف ایک گروہ ہے جو بزید کو فرشتہ قرار دے کر حضرت حسین اور حضرت عبداللہ بن زبیر جسے جلیل القدر صحابہ کو ہوئی اقتدار، جاہ طلی اور انتشار پہندی کا مجرم بنا رہا ہے، اور جمہور اُمت نے اعتدال کا جو راستہ اختیار کیا قیا، وہ مناظرے کے جوش و خرش میں دونوں کی نگا ہوں ہے اورجماب کو بوئی بو چکا ہے۔

اس افراط وتفریط کی ساری وجہ یہ ہے کہ صحابہ کرائم کے باہمی اختلافات کو موجودہ زمانے کی سیاس پارٹیوں کے اختلافات پر قیاس کرلیا گیا ہے، اور چونکہ آج کی مفاو پرست وُنیا میں یہ یعنور مشکل ہی ہے آتا ہے کہ دو مخالف سیاسی جماعتیں بیک وقت نیک نیتی کے ساتھ کسی صحح ، جائز اور نیک مقصد کے لئے ایک وُوسرے ہیل ہوسی بین، اس لئے صحابہ کرائم کی جماعتوں کے بارے میں بھی یہ نصور کرنا ندکورہ گروہوں کومشکل نظر آتا ہے، نتیجہ یہ ہے کہ وہ سرسری طور پرکسی ایک جماعت کے برخی اور نیک نیت ہونے کا فیصلہ کرتے ہیں، اور یہ فیصلہ ذہن میں جمائر اس کی برخی اور ای سلطے میں وُوسرے فرایل کا تاکہ وجمائے کی کوشش کئے بغیر اس پر الزامات و اعتراضات کی ہو چھاڑ شروئ کرد ہے ہیں۔

جم دونول فریقول کو سرکار دو عالم محمر مصطفیٰ سلی ابند علیه وَلَم کے اس ارشاد کی طرف توجه دلاتے میں جو جمعہ کے دن ہر خطبے میں ؤ م ایا جاتا ہے کہ:-الله الله فی أصحابي، لا تتحدو همه غرضا من بعدی. ترجمہ:- میرے صحابہ کے معاملے میں خدا سے ڈرو، خدا سے ۔ .

ةً رو، مير ب بعد انهين (اعتراضات) كا نشانه مت بنانا به

ہم سیّد الاوّلین والآخرین صلی الله علیه وسلم کے اس ارشادِ گرامی کا واسطہ دے کر بید درخواست کرتے ہیں کہ وہ صحابہ کرام کی عظمت شان کو چیشِ نظر رکھ کر ان کے صحیح موقف کو شفندے دِل کے ساتھ سجھنے کی کوشش کریں، اور دِل سے بدگمانیوں کا غبار دھوکر اس مسئلے برغور فرمائیں۔

اک دردمندانہ گزارش کے بعد ہم اس مسئلے میں اپنے مطالعے کا حاصل پیش کرتے ہیں۔

يبال تين چيزين قابل غور بين:-

ا- ولی عہد بنانے کی شرعی حیثیت کیا ہے؟

٢- يزيد خلافت كا الل نها يانبيں؟

۳- ان روایات کی کیا اصلیت ہے جن میں پزید کی بیعت کے لےخوف و طع کے ذرائع سے کام لینے کا ذکر کیا گیا ہے؟

ہم مسلے کے ان متنول گوشوں پر مختبر گفتگو کرتے ہیں۔

#### ولی عہد بنانے کی شرعی حیثیت

یبال دومسکے قابل تحقیق ہیں: ایک یہ کہ کوئی خلیفۂ وقت اپنے بعد کے لئے کسی کو، خاص طور سے اپنے کسی رشتہ دار کو اپنا ولی عبد بنادے تو اس کی رہے وصیت اُمت پر لازم ہوجاتی ہے یا اس کی وفات کے بعد اہل حل وعقد کی منظوری کی پابند رہتی ہے؟

جہال تک پہلے مئلے کا تعلق ہے، اس بات پر اُمت کا اجماع منعقد ہو چکا ہے کہ خلیفہ وفت الرکسی شخص میں نیک نیتی کے ساتھ شرائط خلافت پاتا ہے تو اس کے لئے جائز ہے کہ وہ اس کو ولی عبد بنادے .خواد وہ اس کا باپ، بیٹا یا رشتہ دار بی کیوں نہ ہو، البتہ بعض علما، نے یہ شرط لگائی ہے کہ اگر وہ اس کا باپ یا بیٹا ہو تو اہل حل وعقد

ے مشورے کے بغیر ولی عبد بنانا بھی جائز نہیں ہے۔ <sup>(۱)</sup>

رہا ؤوسرا مسئلہ تو اس بیس عاہمہ ماوردی ، شاہ ولی اللہ اور این خلدون کے بیانات سے تو بڑے تو سعات معلوم ہوتے ہیں ، ان کا رجمان اس طرف ہے کہ اگر کوئی خلیفہ کسی ایسے خض کو ولی عہد بنادے جس میں خلافت کی ابلیت ہوتو اس کی وعیت ساری اُمت پر لازم ہوجاتی ہے ، اور اس کا نفاذ ابل حل و عقد کی مرضی پر موتون نہیں ہوتا، لیکن عمائے محققین کی رائے یہی ہے کہ ولی عہد بنانے کی حیثیت ایک تجویز کی تی ہوتی ہوتا ہے کہ اور جب تک اُمت کے ارباب حل و عقد اسے منظور نہ کر لیس، یہ تجویز کی تی ساتھ کی گئی تو باہمی مشور سے اس کو بیان تو باہمی مشور سے اس جویز کو قبول کریں اور چاہیں تو زؤ کردیں ، اسلامی سیاست کے مشہور عالم اور مصنف تاوی کی بین :۔

قاضی ابو یعلیٰ الفراء الحسنلی (متونی ۱۵۸ ھے) تحریر فرماتے ہیں:۔

خلیفہ کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنے بعد کے لئے کسی شخص کو ولی عبد بنائے اور اس معاملے میں اہل حل وعقد کی موجود گی کوئی ضروری نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت ابو بکڑ نے حضرت عمر کو ولی عبد بنایا، اور حضرت عمر نے چھ صحابہ کرائم کو بیفریضہ سپر دکیا، اور سپر دکیا، اور سپر دکرتے وقت کسی نے بھی اہل حل وعقد کی موجود گی کو ضروری نہیں سمجھا۔ اس کی عقلی وجہ یہ ہے کہ کسی کو ولی عبد بنانا اس کو خلیفہ بنانا نہیں ہے، ورنہ ایک بی زمانے میں دو خلفاء کا اجتماع کا زم آجائے گا جو جائز نہیں ہے، اور جب یہ خلافت کا عقد نہیں ہے تو اہل حل وعقد کی موجود گی بھی ضروری نہیں، ہاں! ولی عہد ہے تو اہل حل وعقد کی موجود گی بھی ضروری نہیں، ہاں! ولی عہد

بنانے والے کی وفات کے بعد ان کی موجود کُل ضروری ہے۔

چنرسطرول کے بعد وہ لکھتے ہیں:-

خلیفہ کے لئے جائز ہے کہ وہ کسی ایسے شخص کو ولی مہید بنائے جو

اس کے ساتھ باپ یا بیٹے کا رشتہ رکھتا ہو، بشرطیکہ وہ خلافت کی

شرائط کا حامل ہو، اس کئے کہ خلافت محض ولی عبد بنانے ہے منعقد نہیں ہوجاتی بلکہ مسلمانوں کے قبول کرنے سے منعقد ہوتی

ہے، اور اس وقت ہرتہت ڈور ہوجاتی ہے۔ (۱)

محقق علماء کے نزدیک سیح بات یہی ہے کہ اگر خلیفہ وقت تنہا اپی مرضی سے کسی کو ولی عہد بناد ہے تو اس کے لئے ریتو جائز ہے، لیکن اس کا یہ فیصلہ ایک تجویز کی حیثیت رکھتا ہے جسے اُمت کے اہل حل وعقد اس کی وفات کے بعد قبول بھی کر سے ہیں اور رَدِّ بھی۔ دلائل کی تفصیل کا تو ریبال موقع نہیں ہے، مختصر یہ ہے کہ حضرت ابو بکڑ نے حضرت عمر کو وئی عہد تو بلاشیہ بنایا تھا، لیکن بنانے سے پہلے بھی اور بعد میں بھی اہل شور کی سے استصواب فرمایا اور جب دیکھا کہ تمام اوگ ان پر مشفق ہیں تب اپنے فیصلے کا اعلان فرمایا۔ نیز ان کی وفات کے بعد بھی اُمت ان پر مشفق ہوگئی۔ کا اعلان فرمایا۔ اس تفصیل سے دو باتیں بہر جال واضح ہو جاتی ہیں:۔

ا- اگر کوئی خلیفۂ وقت نیک نیتی کے ساتھ اپنے بیٹے کو خلافت کا اہل سمجھتا ہے تو وہ اسے اپنا ولی عبد مقرر کرسکتا ہے، یہ بات علاء کے ان دونوں گروہوں کے نزد یک متفق علیہ ہے جن کا اُوپر ذکر کیا گیا ہے۔

<sup>(1)</sup> ابنو يعلى الفراء: الأحكام السلطانية "ن: ٩، مصطفى البابي الحلبي، مصر ١٣٥٦ م. عبارت يربح: "وينجوز أن يعهد إلى من ينتسب إاليه بابوّة أو بنوة إدا كان المعهود لة على صفات الأنمة لأن الإمامة لا تنعقد للمعهود إليه بنصل العهد وإنما تنعقد بعهد المسلمين والنهمة تنتفي عنده "\_

 <sup>(</sup>۲) فائطه الطبرى ق: ۳ ش: ۱۱۸ و الإصامة و السياسة لاين قنيبة ش: ۱۹ و ۲۰ مصطفى البابي، مصر ۱۳۵۱ مصر ۱۳۵۹ مصر

7- علی نے محققین کے نزدیک بیٹے کو ولی عبد بنانے کے لئے ارباب حل و عقد سے مشورہ کرنا اور ان کا منظور کرنا ضروری ہے، اس کے بغیر اس کی خلافت منعقد خبیں ہوتی، اور بہی قول صحیح و مختار ہے، البت ایک جماعت اس بات کی بھی قائل رہی ہے کہ خلیفۂ وفت تنبا اپنی مرضی سے اپنے بیٹے کو ولی عبد بناسکتا ہے، اس سلسلے میں اہلِ حل وعقد کی منظوری کی بھی ضرورت نہیں ہے، اور اس کی وصیت تمام اُمت پر لازم ہوجاتی ہے۔

اب یزید کی ولی عبدی کے مسئلے پر غور فرما ہے، مندرجہ بالا اُدکام کی روشی میں یہ بات الجھی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ اگر حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ویانت داری سے اپنے بیٹے یزید کو خلافت کا اہل سمجھتے تھے تو اسے ولی عبد بنادینا شرکی انتہار سے بالکل جائز تھا۔ اگر وہ یہ کام پوری اُمت کے مشورے سے کرتے تب تو باتفاق ان کا یہ فیصلہ ہر فرد کے لئے واجب الا تباع ہوتا، اور اگر تنہا اپنی رائے سے کرتے تو ان کے فعل کی حد تک تو یہ فیصلہ با تفاق جائز تھا اور علماء کے ایک گروہ کے نزدیک اُمت کے لئے واجب العمل بھی تھا، لیکن علماء کے راج قول کے مطابق اس سے اہل حل وعقد کی منظوری کے بغیر یزید کی خلافت منعقد نہیں ہو سکتی تھی۔

اب مسئلہ بیرہ جاتا ہے کہ حضرت معاویۃ نے بزید کو خلافت کا اہل سمجھ کر ولی عہد بنایا تھا یا محض اپنا ہیٹا ہونے کی وجہ ہے؟

#### كيا حضرت معاويةً يزيد كوخلافت كا ابل سجھتے تھے؟

واقعہ یہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عند بوری ویانت داری اور نیک مینی کے ساتھ یہ سیجھتے تھے کہ بزید خلافت کا اہل ہے۔ متعدد تواری کی مساتھ یہ سیجھتے تھے کہ بزید خلافت کا اہل ہے۔ متعدد تواری میں منقول ہے کہ حضرت عثان کے صاحبزاد ہے حضرت سعید بن عثان نے آکر حضرت معاویہ ہے شکایت کی کہ: '' آپ نے بزید کو ولی عبد بنادیا ہے، حالانکہ میرا باپ اس کے باپ سے، میری ماں اس کی ماں سے اور خود میں اس سے افسل موں ۔'' حضرت معاویہ نے فرمایا کہ: '' خدا کی قتم! تمہارے والد مجھ سے بہتر اور آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے فرمایا کہ: '' خدا کی قتم! تمہارے والد مجھ سے بہتر اور آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے

زیادہ قریب تھے، تمہاری ماں بھی یزیدگی ماں سے افضل ہے، لیکن جہاں تک یزید کا تعلق ہے، اگر سارا غوط تم جیسے آ دمیول سے بھرجائے تو بھی یزید تم سے بہتر اور زیادہ محبوب ہوگا۔'' حضرت معاویۃ کے بید الفاظ صاف بتا رہے ہیں کہ وہ کسی ذاتی برتری کے تصور یا رہتے کی بناء پر یزید کو افضل نہیں سمجھ رہے تھے بلکہ ان کی دیانت دارانہ رائے بہی تھی۔ اس کے علاوہ متعدد تو ارت میں منقول ہے کہ انہوں نے ایک خطبے میں یہ دُعافر مائی کہ:۔

اللَّهم إن كنت تعلم أنى وليته لأنه فيما أراه أهل لذلك فأتمم له ما وليته وإن كنت وليته لأنى أحبه فلا تتم له ما وليته. (١)

ترجمہ:- اے اللہ! اگر تو جانتا ہے کہ میں نے اسے (یزید کو) اس لئے ولی عہد ہنالیا ہے کہ وہ میری رائے میں اس کا اہل ہے تو اس ولایت کو اس کے لئے پورا فرمادے، اور اگر میں نے اس لئے اس کو ولی عبد بنایا ہے کہ مجھے اس سے محبت ہے تو اس ولایت کو پورا نہ فرما۔ ؛

اور حافظ منتس الدین ذہبیؓ اور علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے عطیہ بن قیس کے حوالے سے اس ؤعا کے بیدالفاظ نقل فرمائے ہیں:۔

اللَهِم إن كنت عهدت ليزيد لما رأيت من فضله فبلغه ما أملت وأعنه وإن كنت أنما حملنى حب الوالد لولده وأنه ليس لما صنعت به أهلا فاقبضه قبل أن يبلغ ذلك. ترجمه: - الالله! الريس في يزيركواس كى فضيلت وكيوكرولى عبد بنايا حقوات اس مقام تك يبنجاد حرص كى يس في اس

<sup>(</sup>۱) الهدايية والنهايية خ١٨ ص:٨٠ م

 <sup>(</sup>۲) الذهبيّ: تاريخ الاسلام وطبقات المشاهير والاعلام نّ: ۳ ش:۲۲۷، مكتبة القدسى،
 القاهرة ۲۸ اليء و السيوطيّ: تاريخ الخلفاء ش:۱۵۵، اصح المطابع كراچي ۱۳۷۸ هـ

کے لئے اُمید کی ہے، اور اس کی مدو فرما۔ اور اگر جھے اس کام پر
صرف اس مجت نے آمادہ کیا ہے جو باپ کو بیٹے ہے بوتی ہے تو
اس کے مقامِ خلافت تک پہنچنے سے پہلے اس کی رُوح قبض کر لے۔
فور کرنے کی بات ہے کہ جس باپ کے ول میں چور ہو، کیا وہ جمعہ کے دن
محبد کے منبر پر کھڑے ہو بوکر قبولیت کی گھڑی میں اپنے بیٹے کے لئے ایک وعا کرسکتا
ہے؟ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی اس پُرخلوس وُعا کے بعد بھی اگر وکی شخص میہ
کہتا ہے کہ انہوں نے بیزیہ کو نااہل سمجھنے کے باوجود محض بیٹا ہونے کی وجہ سے خلافت
کے لئے نامزد کیا تھا تو یہ اتنا بڑا تھکم ہے جس کے لئے بڑے دل گردے کی ضرورت
ہے۔ کسی شخص کی نیت پر حملہ کرنا زندگی میں بھی شریعت نے جائز قرار نمیں دیا، چہ جائیکہ
اس کی وفات کے ساڑھے تیرہ سو برس بعداس ظلم کا ارتکاب کیا جائے۔

یزید کی جو تروہ تصویر عموا ذہنوں میں لمبی ہوئی ہے، اس کی بنیادی وجہ کر بلا

کا المناک حادثہ ہے، ایک مسلمان کے لئے واقعۃ یہ تصور کرنا مشکل ہے کہ جس شخص پر

سی نہ کسی درجے میں رسول اللہ علی اللہ علیہ والم عرب نواجے کے قال کی ذمہ داری

عاکہ ہوتی ہے، اے صالح اور خلافت کا اہل قرار دیا جے نے لئین اگر حقیقت حال کی

واقعی شخیق مقصود ہوتو اس معاملے میں یہ بات فراموش نہیں کرنی چاہنے کہ جس وقت

برید کو ولی عبد بنایا جار با تھا، اس وقت حادث کر بلا واقع نہیں ہوا تھا اور کوئی شخص یہ تصور

بحی نہیں کرسکتا تھا کہ بزید کی حکومت میں حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے ساتھ ایسا

ظالمانہ سلوک کیا جائے گا۔ اس وقت بزید کی شہرت جبولوں کو بھی اس ہیشیت سے نہیں

خس حشیت ہے آج ہے۔ اس وقت تو وہ ایک سحانی اور ایک خلیفہ وقت کا

حاجز اور تھی اس کی ظاہری حالات، صوم وسلوق کی پابندی، اس کی ڈینوی نجاب

اور اس کی انتظامی صااحیت کی بنا، پر یہ رائے قائم کرنے کی پوری گفتائش تھی کہ وہ

خلافت کا اہل ہے، اور سرف یہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی رائے تھے۔ دوسری صدی

بہت سے دوسرے جلیل القدر صحابہ ور تابعین بھی یہ رائے رکھتے تھے۔ دوسری صدی

بہت سے دوسرے جلیل القدر صحابہ ور تابعین بھی یہ رائے رکھتے تھے۔ دوسری صدی

حضرت عبداللہ بن ممباس رضی اللہ عنہ کا بیہ واقعہ نشل کرتے ہیں:-

قال عامر بن مسعود الجمحي؛ أنا بمكة إذ مر بنا بريد ينعى معاوية فنهضنا إلى ابن عباس وهو بمكة وعنده جماعة وقد وضعت المائدة ولم يؤت بالطعام، فقلنا له: يا ابن عباس! جاء البريد بموت معاوية، فوجم طويلًا ثم قال: اللَّهُم أوسع لمعاوية، أما والله! ما كان مثا من قبله ولا يناتني معدد مشلبه وإن ابنه يؤيد لمن صالحي أهله، فألزموا مجالسكم وأعطوا طاعتكم وبيعتكم ترجمه: - عامر بن مسعود تمحل محملة بين كهه: جب ايك قاصد حضرت معاویاً کی وفات کی خبر لے کر آیا تو ہم مکه کرزمه میں تھے، ہم آٹھ کر حضرت ابن عہائ کے پاس چلے گئے، وہ بھی مکہ بی میں تھے. ان کے باس کچھاوگ بیٹھے تھے اور دستر خوان بچھ دیکا تھا مگر ابھی کھانانبیں آیا تھا، ہم نے ان سے کہا کہ: اے ابن عہاں! قاصد حضرت معاوية كي موت كي خبر ليسرّ آيا سيران يروه كاني دیر خاموش بھنچے رہے، کپھر انہوں نے کہا کہ: یا اللہ! حضرت معاوییا کے لئے اپنی رحت کو وسیع فرمادے، خدا کی شم! وہ اپنوں ہے بیلوں کی طرح نہیں تھے، اور ان کے بعد ان حسانہیں آئے گا، اور بلاشہ ان کا بینا ہزید ان کے صالح اہل خانہ میں ا ے ے، لبذاتم این این جگه بیشے رہواورا بی طاعت اور بیعت ات و ہے ووں

اور دھنرت ملی رضی اللہ عنہ کے صاحبر اوے حضرت محمد بن حفیہ کے بارے میں حافظ ابن کثیر نے نقل کیا ہے کہ فتلۂ حرہ کے موقع پر عبداللہ بن مطبع اور ان کے ماقتی حضرت محمد بن حفیہ کے پاس گئے اور ان سے کہا کہ: ''بیزید شراب بیتا ہے اور

<sup>(1)</sup> البلادري: أنساب الأشراف س:٣٠٣ أشم ٢٠ روثكم ١٩٨٥ و.

نماز چھوڑتا ہے اور کتاب اللہ کے اُحکام سے تجاوز کرتا ہے' اس کے جواب میں حضرت محمد بن حفیہؓ نے فرمایا:-

قد حضرته وأقمت عنده فرأيته مواظبًا على الصلاة متحريا للخير يسأل عن الفقه ملازمًا للسُّنَة.

ترجمہ: - میں اس کے پاس گیا ہوں اور تھہرا ہوں، میں نے اس کونماز کا پابند اور خیر کا طالب پایا، وہ فقہ کے مسائل بوچھتا ہے اور سنت کا بابند ہے۔

انہوں نے کہا کہ: ''یزید نے آپ کے سامنے تصغفا ایبا کیا ہوگا'' حضرت محمد بن حفیہ نے فرمایا کہ: ''اسے مجھ سے کون سا خوف یا کون می اُمید تھی؟ اور کیا اس نے تہہیں خود بتایا ہے تو تم بھی اس کے شریک ہوگے، اور اگر اس نے تہہیں نہیں بتایا تو تہہارے لئے حلال نہیں ہے کہ بغیرعلم کے شبادت دو۔' انہوں نے کہا کہ:''اگر چہ بم نے دیکھا نہیں لیکن ہم اس خبر کو بچ سمجھتے ہیں'' حضرت محمد بن حفیہ نے فرمایا:''اللہ نے شبادت دینے والوں کے لئے الیمی بات کہنے کو جائز قر ارنہیں دیا، قر آن کا ارشاد ہے: إلّا من شهد بالحق فهم یعلموں ۔ لہذا بجھے تمہارے معاطے سے کوئی تعلق نہیں ہے: اللّٰ من شهد بالحق فهم یعلموں ۔ لہذا بجھے تمہارے معاطے سے کوئی تعلق نہیں خواب نہوں نے کہا: ''شاید آپ سے بات پیند نہیں کرتے کہ اس معاطے (بیزید کے خلاف بعنوں نے کہا: ''شاید آپ سے سواکسی اور کو طے، لہذا ہم آپ بی کو اپنا سردار بنا لیتے ہیں'' حضرت محمد نے فرمایا کہ: ''میں قبال کو نہ تا بع ہوکر حلال جمتنا ہوں نہ قائد بن کر''۔ ''

ان روایات سے یہ بات واضح ہے کہ یزید کے ظاہری حالات ایسے تھے کہ ان کی موجودگی میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ جیسے سحافی اس کے صالح اور اہلِ خلافت ہونے کی رائے رکھ سکتے تھے۔ ڈوسری طرف اگر اس ماحول کو پیشِ نظر رکھا جائے، جس میں یہ خلافت منعقد ہو رہی تھی تو بلاشیہ یہ رائے قائم کرنے کی بھی یوری

<sup>(1)</sup> البداية والنهاية بن ٨٠٠٠

گنجائش تھی کہ وہ موجودہ حالات میں خلافت کا اہل نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ جس ماحول میں حضرت حسین، حضرت عبداللہ بن عمر، حضرت عبداللہ بن ابی محرت حسین، حضرت عبداللہ بن عمر، حضرت عبداللہ بن ابی بکر رضی اللہ عنہم وغیرہ جیسے جلیل القدر صحابہ صلحائے امت اور مد ترین موجود ہوں، اس ماحول میں یزید کو خلافت کے لئے نااہل یا غیرموز دل جھنا کچھ بعید نہیں ہے، زمانہ صحابہ کرام اور کبار تا بعین کا تھا، اُمت میں خیر وصلاح کا دور دورہ تھا، ایسے حالات میں خلافت کے لئے عدالت و تقوی کے جس معیار بلند کی ضرورت تھی، ظاہر ہے کہ یزید اس پر پورانہیں اُتر تا تھا، اس لئے بعض صحابہ کرام نے اس نامزدگی کی کھل کرمخالفت کی۔

تیسرے صحابہ کرامؓ کا ایک گروہ وہ تھا جو حضرت حسینؓ اور حضرت ابنِ عباسؓ وغیرہ جیسے صحابہ کرامؓ کا ایک گروہ وہ تھا جو حضرت حسینؓ اور حضرت ابنی ماس وغیرہ جیسے صحابہ کے مقابلے میں بزید کو خلافت کو گوارا کر رہا تھا کہ اُمت میں افتراق وانتشار ہر پانہ ہو، مثلاً حمید بن عبدالرحمٰن کہتے ہیں کہ: میں بزید کی ولی عبدی کے وقت حضرت بشیرؓ کے پاس مید بن عبدالرحمٰن کہتے ہیں کہ: میں بزید کی ولی عبدی کے وقت حضرت بشیرؓ کے پاس گیا جو صحابہ میں سے تھے، تو انہوں نے فرمایا: -

يقولون إنما يزيد ليس بخير أمة محمد صلى الله عليه وسلم وأنا أقول ذلك، ولكن لأن يجمع الله أُمَة محمد أحب إلى من أن تفترق. (١)

ترجمہ:- لوگ کہتے ہیں کہ یزید اُمت محمد میں سب سے بہتر نہیں ہے، اور میں بھی یہی کہتا ہول، لیکن اُمت محمد کا جمع ہوجانا مجھے افتراق کی بہ نسبت زیادہ لیند ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ بزید کے بارے میں صحابہ کرام کا بیا نتلاف بھی درحقیقت رائے اور اجتباد کا اختلاف تھا، اور اس معاملے میں کسی کو بھی مطعون نہیں کیا جاسکتا،

<sup>(1)</sup> الذهبيّ: تاريخ الاسلام نّ:٣ ش:٣٦م ١٩٢٨ و٢٩٨\_

جیسا کہ ہم شروع میں عرض کر تیلے ہیں، مذکورہ بالا بحث سے ہمارا مقصد سے

ہیں ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ اور معاویہ رضی اللہ تعالی عنهما کی رائے واقعے کے

لاظ سے سو فیصد ڈرست تھی اور انہوں نے جو کچھ کیا وہ نفس الامر میں ٹھیک کیا، بلکہ

مذکورہ بحث سے یہ بات ثابت بوتی ہے کہ ان کی رائے کسی ذاتی مفاد پرنہیں بلکہ

دیانت واری پر مبنی تھی، اور انہوں نے جو کچھ کیا وہ امانت کے ساتھ اور شرعی جواز کی

عدود میں رہ کر کیا۔ ورنہ جہال تک رائے کا تعلق ہے، جمبور امت کا کہنا ہے کہ اس

معاملے میں رائے انہی حضرات صحابہ کی صحیح تھی جو پزید کو ولی عبد بنانے کے مخالف

مندرجہ فریل وجود ہیں:۔

ا- حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے تو بے شک اپنے بیٹے کو نیک نیتی کے ساتھ فاافت کا اہل سمجھ کر ولی عبد بنایا تھا، لیکن ان کا عمل ایک ایک نظیر بن گیا جس سے بعد کے لوگوں نے نہایت ناجائز فائدہ اٹھایا، انہوں نے اس کی آٹر لے کر خلافت کے مطلوبہ نظام شوری کو درہم برہم کرۃ الا، اور مسلمانوں کی خلافت بھی شامی خانواوے میں تبدیل ہوکررہ گئی۔

۲- بلاشید حضرت معاویه رضی اللد عند کے عبد میں بزید کا فسق و فجور کسی تابل اعتباد روایت سے ثابت نہیں، اس لئے اس کو خلافت کا اہل تو سمجھا جا سکتا تھا، الکین اُمت میں ایسے حضرات کی کی نہیں تھی جو نہ سرف دیانت و تقوی بلکہ ملکی انتظام اور سیاسی بصیرت کے اعتبار سے بھی بزید کے مقابلے میں بددر جبا بلند مقام رکھتے ہے، آئر خلافت کی ذمہ داری ان کوسونی جاتی تو بلاشیہ وہ اس سے نہیں بہتر طریقے پ

ر) یہ ڈرست ہے کہ افضل کی موجود گئی میں غیرافضل کو خلیفہ بنانا شرعا جائز ہے، (بشرطیکہ اس میں شرائط خلافت موجود ہول) لیکن افضل یمی ہے کہ خلیفہ ایسے شخص کو بنایا جائے جو تمام اُمت میں اس منصب کا سب سے زیادہ لائق ہوں

۳- نیک نیتی کے ساتھ بیٹے کو ولی عہد بنانا بھی شرعاً جائز تو ہے،لیکن ایک طرف موضع تبہت ہونے کی وجہ ہے اس ہے بینا ہی بہتر ہے، اور شدید ضرورت کے بغيراييا كرنا اپنے آپ كوايك بخت آ زمائش ميں ڈالنا ہے، اس لئے تمام خلفائے راشد بينا نے اس سے بربیز کیا۔ خاص طور سے حضرت عمر اور حضرت علی نے تو لوگوں کے کہنے کے باوجوداینے قابل اور لائق فرزندوں کو ولی عبید بنانے ہے صاف انکار َرو یا تھا۔ (\*) یزیداوراس کی ولی عبدی کے سلسلے میں ہم نے اور جو کچھ کہا ہے، جمہور اُمت کے معتدل اور محقق علماء کا یہی مسلک ہے، قاضی ابوبکر بن عربی مائکی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے اس فعل کو جائز قرار دینے کے ساتھ یہ بھی تحریر فرماتے ہیں:-إن معاوية تترك الأفضل في أن يجعلها شوري، وألا ينخمص بها أحدا من قرابته فكيف ولذًا، وأن يقتدي بما أشار به عبدالله بن الزبير في الترك أو الفعل. <sup>(٣)</sup> ترجمہ: - بلاشبہ افضل بہ تھا کہ حضرت معاویہ خلافت کے معاملے کوشوریٰ کے سیرد کردیتے اور اینے کسی رشتہ دار، اور خاص طور ے بیٹے کے لئے اس کو مخصوص نہ کرتے ، اور حضرت عبداللہ بن زبیرؓ نے ان کو جو مشورہ دیا تھا، ولی عہد بنانے یا نہ بنانے میں

اسی برعمل کرتے، لیکن انہوں نے اس افضل کام کو چھوڑ دیا۔

<sup>(1)</sup> الماورديُّ: الأحكام السلطانية ص: ٢، السطبعة السحمودية، مصر، وابو يعلى الفراءُ:
الأحكام السلطانية ص: ٢، مصطفى البابي ٢٥٦ اه، وابن العربيُّ : العواصم من القواصم ص: ١٦١، السَّلفيَة ا٢٦ اه، وابن الهمامُّ: المسايرة ص: ٢٦١ و ١٣٤، دار العلوم ديوبند ٢٥٢ اس (٢) الطبرى ت: ٣ ص: ٢٩٢، و تَنْ ٢٠ ص: ١١٢ و١١٠، مطبعة الاستقامة، القاهرة ١٣٥٨ اس (٣) العواممُ من المُواصم ص: ٢٢٢ و ٢٠٠١).

اور حافظ ابن كثير رحمة الله عليه لكھتے ہيں:-

كان معاوية لما صالح الحسن عهد للحسن بالأمر من بعده فلما مات الحسن قوى أمر يزيد عند معاوية، ورأى أنه لذلك أهل وذاك من شدة محبة الوالد لولده ولما كان يتوسم فيه من النجابة الدنيوية وسيما أولاد الملوك ومعرفتهم بالحروب وترتيب الملك والقيام بأبهته وكسان ظن أن لا يقوم أحد من أبناء الصحابة في هذا المعنى، ولهذا قال لعبدالله بن عمر فيما خاطبه به إنى خفت أن أذر الرعية من بعدى كالغنم المطيرة ليس لها راع.

ترجمہ: - جب حضرت معاویۃ نے حضرت حسن سے سلح کی تھی تو اپنی کواپنا ولی عہد بھی بنایا تھا، لیکن جب ان کی وفات بوگئ تو یزید کی طرف حضرت معاویۃ کا رُجھان قوی ہوگیا، ان کی رائے یہ تھی کہ وہ خلافت کا اہل ہے، اور یہ رائے باپ بیٹے کی شدید محبت کی وجہ سے تھی، نیز اس لئے تھی کہ وہ یزید میں دُنیوں نجابت اور شاہزادوں کی می خصوصیت، فنون جنگ سے واقفیت، نجابت اور شاہزادوں کی می خصوصیت، فنون جنگ سے واقفیت، وکی سلطنت اور اس کی ذمہ داری پورا کرنے کی صلاحیت و کیھتے تھے اور ان کا گمان یہ تھا کہ صحابہ کرائم کے صاحبزادوں میں سے کوئی اس اعتبار ہے بہتر انظام نہ کرسکے گا، اس لئے انہوں نے حضرت عبداللہ بن عمر سے خطاب کرتے ہوئے کہا تھا کہ جھے خوف ہے کہ میں عوام کو بگر یوں کے منتشر گلے کی طرح جھوڑ کر نہ چلا حاول جس کا کوئی چروانا نہ ہو۔

والأواب والنبوي في ١٠ مس ١٠٠٠

اورعلامدائن تيميدرهمة الله علية تحرير فرمات بس:-

یزید کے بارے میں لوگوں کے دوفریق میں، اور کچھ لوگ نیچ کی رائے رکھتے ہیں، بعض لوگوں کا اعتقاد تو یہ ہے کہ وہ صحابہ یا طلقائے راشدین یا انبیاء میں تھا، یہ اعتقاد بالکل باطل ہے، اور کیچھ لوگوں کا کہنا ہی ہے کہ وہ اور اس کا اصل مقصد اپنے کافر رشتہ داروں کا بدلہ لینا تھا، یہ دونوں قول باطل ہیں، ہر عقل مند انسان ان اقوال کو باطل سمجھے گا۔

اس لنے کہ بیشخص (بزید) مسلمان بادشاہوں میں سے ایک بادشاہ اور شاہی طرز کے خلفاء میں سے ایک خلیفہ تھا، نہ وہ ایسا تھا (جیسے پہلے گروہ نے کہا) اور نہ ویبا (جیسا ڈوسرے گروہ نے کہا) (''

اور علامها بن خلدونُ لَكُصَّةِ مِينِ:-

حضرت معاویہ یے دل میں دُوسروں کو چھوڑ کر اپنے بیٹے کو ولی عبد بنانے کا جو داعیہ پیدا ہوا، اس کی وجہ اُمت کے اتحاد وا تفاق کی مصلحت تھی، بنو اُمیہ کے اہلِ حل وعقد اس پرمتنق ہوگئے تھے کیونکہ وداس وقت اپنے علاوہ کسی اور پر راضی نہ ہوتے ، اور اس وقت قریش کی سربر آوردہ جماعت وہی تھی اور اہلِ ملت کی اگریت ان بی میں ہے تھی، اس کئے حضرت معاویہ نے اس کو اگریت ان بی میں ہے تھی، اس کئے حضرت معاویہ نے اس کو

<sup>(1)</sup> ابن تيمية أمنهاج السنة قرت ٢٠٦٠ و ٢٠٠٥، بولاق، مصر ١٣١١ هـ تها بيست. "الناس في يزيد طرفان ووسط، قوم يعتقدون أنه من الصحابة أو من الخلفاء الواشدين المهدين أو من الأسياء، وهذا كله باطل، وقوم يعتقدون أنه كافر منافق في الباطر، وأنه كان له فصد في أحد ثار كفار أقاربه من أهل المدينة وبني هاشه . وكلا القولين باطل يعلم بطلانه كل عاقل. فإن الوجل ملك من ملوك المسلمين و خليفة من الخلفاء الملوك لا هذا و لا هذا "

ترجیح دی اور افضل سے غیر افغنل کی طرف رجون کیا .... حضرت معاویة کی عدالت اور صحابیت اس کے سوا کیجھ اور گمان کرنے سے مانع ہے۔ (۱)

اصل میں جمہور أمت كا طرزِ عمل صحبہ كرام تے بارے میں ہمیشہ سے بہرہا ہے كہ اگر ان كے كسى فعل كى كوئى اليى توجيہ ہوسكتى ہو جو صحابیت كے مقام بلند اور ان كى مجموعى سيرت كے شايانِ شان ہوتو ان كے فعل كو اى توجيہ پرمحمول كيا جاتا ہے، مولانا مودودى صاحب بھى أصولى طور پر اس طرايق كاركو دُرست قرا رديتے ہوئے كيسے بین:-

تمام بزرگانِ دِین کے معاطع میں عموماً اور صحابہ کرام کے معاطعے میں خصوصاً میرا طرز عمل میہ ہے کہ جبال تک معقول تاویل سے یا کسی معتبر روایت کی مدد سے ان کے کسی قول یا عمل کی صحیح تعبیر ممکن ہو، اس کو افتیار کیا جائے اور اس کو غلط قرار دینے کی جسارت اس وقت تک نہ کی جائے جب تک کہ اس کے سوا چارہ مدر ہے۔

زندر ہے۔

(خلافت وملوکیت ص ۲۰۸۰)

سوال بیہ ہے کہ کیا ندکورہ بالا بحث کے بعد بیہ بات ثابت نہیں ہوجاتی کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اس اقدام کی''معقول تأویل'' ممکن ہے، اور بقول مولانا مودودی صاحب''لیپ بوت' یا'' بجونڈی وکالت' کے بغیر ان کے اس عمل کو نیک نیتی پرمحمول کیا جاسکتا ہے، اور جب صورت حال بیہ ہے تو خودمولانا کے بیان کردہ اُصول کی روشنی میں انہیں'' بدنیت' اور''مفاد پرست' قرار دینا کیوکر فررست ہوسکتا ہے؟

<sup>(1)</sup> ابن خلدونُ: مقدمه سي ٣٤٤ باب ٣ فصل: ٣، بيروت ١٩٥٧ .

### خلافت بزید کے بارے میں صحابہؓ کے مختلف نظریات

حضرت مغيره بن شعبيه

یزید کو ولی عہد بنانے کی ابتدائی تحریک حضرت مغیرہ بن شعبہ کی طرف سے ہوئی تھی، جناب مولانا مودودی صاحب نے اس تحریک کو بھی حضرت مغیرہ گئے ذاتی مفادیر بنی قرار دیتے ہوئے لکھا ہے کہ:-

اس تجویز کی ابتداء حضرت مغیرہ بن شعبہ کی طرف ہے ہوئی، حضرت معاویہ آئیس کوفہ کی گورزی ہے معزول کرنے کا ارادہ رکھتے تھے، آئیس اس کی خبر مل گئی، فوراً کوفہ ہے دمشق پہنچ اور برید ہے مل کر کہا کہ 'صحابہ اکابر اور قریش کے بڑے لوگ دُنیا ہے۔ رُخصت ہو چکے ہیں، میری سجھ میں نہیں آتا کہ امیر المؤمنین تمہارے لئے بیعت لے لینے میں نائل کیوں کر رہے ہیں؟'' تبہارے لئے بیعت لے لینے میں نائل کیوں کر رہے ہیں؟'' برید نے اس بات کا ذکر اپنے والد ماجد ہے کیا، انہوں نے حضرت مغیرہ کو بلاکر پوچھا کہ یہ کیا بات ہے جوتم نے بزید سے کہی؟ حضرت مغیرہ نے تبدید کیے کیے خون خراب ہوئے، اب بہتر یہی ہے کہ آپ بزید کو اپنی زندگی ہی میں ولی عہد مقرر بہتر یہی ہے کہ آپ بزید کو اپنی زندگی ہی میں ولی عہد مقرر کرکے بیعت لے لیں تا کہ اگر آپ کو کچھ ہوجائے تو اختلاف نہ ہو' حضرت معاویہ نے یو چھا: ''اس کام کو پورا کرنے کی ذمہ داری کون لے گا؟''

انہوں نے کہا: ''اہلِ کوفہ کو میں سنجالوں گا اور اہلِ بصرہ کو زیاد'' یہ بات کر کے حضرت مغیرہؓ کوفہ آئے اور تمیں آ دمیوں کو تمیں ہزار درہم دے کراس بات پرراضی کیا ....الخ۔ (ص:۱۲۸ و ۱۴۹)

مولانا نے یہ قصہ کامل ابن اثیرؓ سے نقل کیا ہے اور ساتھ البدایہ اور ابن فلدون کا حوالہ دے کر یہ کہا ہے کہ ان میں بھی اس واقعے کے بعض حصول کا ذکر ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ البدایہ اور ابن فلدون میں کوئی الی بات نہیں ہے جس کی بناء پر حضرت مغیرہؓ کی اس تجویز کو ذاتی مفاد پر بنی قرار دیا جائے۔ ہم یہاں ابن فلدون کی عبارت نقل کردیتے ہیں جو انہول نے طبری کے حوالے سے کی ہے اور البدایہ والنہایہ میں بھی واقعہ کم و میش ای طرح نقل کیا گیا ہے:۔

حضرت مغیرہ حضرت معاویہ کے پاس آئے اور ان سے اپنے ضعف کی شکایت کرکے (گورزی سے) استعفاء دے دیا، حضرت معاویہ نے اسے منظور کرلیا اور حضرت سعید بن العاص کو ان کی جگہ گورز بنانے کا ارادہ کیا، مغیرہ کے ساتھیوں نے ان سے کہا کہ: معاویہ آپ سے ناراض ہوگئے ہیں، انہوں نے کہا: 'ذرا تھہو' پھر وہ بزید کے پاس بہنچ گئے اور اس کے سامنے بعت کا معاملہ بیش کرتے ہوئے کہا کہ اکا برصحابہ اور قریش کے بیعت کا معاملہ بیش کرتے ہوئے کہا کہ اکا برصحابہ اور قریش کے بیش سے بی سے کہا کہ اکا برصحابہ اور قریش کے بیش سے الخے۔ ''

طبریؓ، حافظ ابنِ کثیرؓ اور ابنِ خلدونؓ کے بیانات سے یہ بات واضح ہے کہ حضرت معاویہؓ نے حضرت مغیرہؓ کو اُز خود معزول نہیں کیا تھا، بلکہ خود حضرت مغیرہؓ نے ایخ ضعف کی بناء پر استعفاء پیش کیا تھا۔ تاریؓ کے اوّلین مآخذ میں تو واقعہ صرف اتنا ہی لکھا ہے۔ اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر حضرت مغیرہؓ کو گورزی کا اتنا زیادہ شوق تھا کہ وہ اس کے لئے اُمت محمدیہ کے مفاد کو قربان کر سکتے تھے تو انہوں نے خود آکر

<sup>(1)</sup> اين فلدون ج: ٣٣ ص: ٣٣٠، بيروت 19۵٤ء، عبارت بيب: "ذكر الطبرى بسنده قال: قدم السمغيرة على معاوية فشكا إليه الضعف فاستعفاه فأعفاه وأراد أن يولى سعيد بن العاص وقال أصبحاب السمغيرة: إن معاوية قلاك، فقال لهم: رويذا، ونهض إلى يزيد وعرض له بالبيعة وقال: ذهب أعيان الصحابة وكبراء قريش .... الغ

استعفاء کیوں پیش کیا؟ اس سوال کا ایک جواب تو وہ ہے جو علامہ ابنِ اثیرؓ اور مولانا مودودی صاحب نے دیا ہے، وہ یہ ہے کہ در حقیقت بیاستعفاء بھی اپنی قیمت بڑھانے کی ایک جال تھی، انہیں پہلے یہ معلوم ہو چکا ہوگا کہ حضرت معاویۃ کسی وجہ سے ان کو معزول کرنا چاہتے ہیں، لہذا انہوں نے بزید کی ولی عہدی کو آڑ بنا کر حضرت معاویۃ کی خوشنودی حاصل کرنی چاہی، مگر یہ سمجھا کہ اگر بحالاتِ موجودہ یہ رائے پیش کروں گا تو حضرت معاویۃ شمجھ جائیں گے کہ یہ تجویز محض گورزی بچانے کے لئے پیش کی جارہی ہے، اس لئے انہوں نے پہلے مصنوعی طور پر استعفاء پیش کردیا تا کہ لوگوں پر اور خود حضرت معاویۃ پر واضح ہوجائے کہ میں ان کا سچا خیرخواہ ہوں اور پھر وہ زبردی مجھے کورز بنادیں گے۔

اور دُور را جواب اس طرح دیا جاسکتا ہے کہ حضرت مغیرہؓ نے واقعۃ خلوص کے ساتھ اپنے ضعف کی بناء پر استعفاء پیش کیا تھا، لیکن جب حضرت معاویہؓ نے بچھ کہے بغیر استعفاء منظور کرکے دُور رے کو گور زبنانے کا ارادہ کیا تو لوگوں نے ان سے کہا کہ معلوم ایسا ہوتا ہے کہ تمہارے استعفاء دینے سے امیر المؤمنین ناراض ہوگئے ہیں (جیسا کہ پرُ انے ماتحت کے اچا تک استعفاء دے دینے سے عمواً افسر بالا کو گرانی ہوا کرتی ہو کہ پرُ انے ماتحت کے اچا تک استعفاء دے دینے سے عمواً افسر بالا کو گرانی ہوا کرتی ہوا کہ پر ہے واضح کرنا چاہا کہ بیل نے کسی رنجش یا ملت کے اُمور سے عدم ولچیں کی بناء پر استعفاء دیا ہو اُن سے میری ولچیں اب بھی ملت کے اُمور کا تعلق ہے ان سے میری ولچیں اب بھی برقرار ہے، جس کا عملی ثبوت یہ ہے کہ بیل حضرت معاویہؓ کے بعد یزید کو ولی عہد بنانا جو ہیری نظر بیل خلافت کا اہل ہے اور اس کی ولی عہدی میرے خیال میں فرورت پیش آئی تو میں بی خلافت کا اہل ہے اور اس مقصد کے لئے مجھے دوبارہ گورزی کی ضرورت پیش آئی تو میں بی خدمت دوبارہ انجام دینے کے لئے تیار ہوں۔

وارد ہو سکتے ہیں اور دُوسرے مفہوم پر بھی، اور دونوں ہی صورتوں میں واقعے کے مبہم خلاء کو قیاسات سے پُر کرنا پڑتا ہے۔

اب بد فیصلہ ہم قارئین پر چھوڑتے ہیں کہ وہ علامہ ابن اثیرٌ اور مولانا مودودی صاحب کو غلطی سے مبرا ثابت کرنے کے لئے پہلے مفہوم کو ترجح ویتے ہیں، جو حضرت مغیرہؓ کے ساتھ بدگمانی ہی بدگمانی پر مبنی ہے، یا حضرت مغیرہ بن شعبہؓ کی جلالت ِشان اورصحابیت کے مقام بلند کوپیش نظر رکھتے ہوئے دُوسرےمفہوم کو اختیار کرتے ہیں جو ہر طرح ان کے شایانِ شان ہے۔خود جاراضمیر تو بد کہتا ہے کہ جس صحابی کی ساری زندگی اسلام کی خدمت میں گزری ہو، جوغزوہ حدیبیہ کے ان خوش نصیب مجاہدین میں شامل ہوجن سےخوش ہونے کا اعلان خود اللہ نے کر دیا ہے،جس نے اپنی آنکھ غزوۂ رموک کے مقدس معرکے میں اللہ کے لئے قربان کردی ہو، جس نے جنگ قادسیہ کے موقع پر بوری اُمت مسلمہ کا نمائندہ بن کرانی قوت ایمانی سے سری کے ایوان میں زلزلہ ڈال دیا ہو، جس نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک سوچھتیں احادیث روایت کی ہول<sup>، )</sup> اور جوانی عمر کا ایک بڑا حصہ اقتدار کی حالت میں گزار کر جاہ ومنصب سے سیر ہو چکا ہو، وہ محض اپنے اقتدار کی مذت کو پچھے اور بڑھانے کے لئے جھوٹ، فریب، مکر، رشوت، ضمیر فردثی اور أمت محدیدے غداری جیسے عکین اور گھناؤنے جرائم کا ارتکاب نہیں کرسکتا، اس لئے اس تاریخی قصے کی وہ تعبیر بالکل غلط ہے جوعلامہ ابن اثیر اور مولانا مودودی صاحب نے اختیار کی ہے۔

اس واقع کی اصل حقیقت اور اس کی تعبیر وتشریح کے دونوں رُخ ہم نے آپ کے سامنے پیش کردیئے ہیں، اب ہم خود مولانا مودودی صاحب ہی کے الفاظ نقل کئے دیتے ہیں جو حضرت علی کے بارے میں انہوں نے لکھے ہیں:-

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب خ: ١٠ ص:٢٦٢، و ابن سعد خ:٢ ص:٣٠ جزو:٣١\_

<sup>(</sup>۲) ابن سعد ج:۲ ص:۲۰ جزو:۲۱\_

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ع: ٤ ص:٣٩\_

<sup>(</sup>٣) النوويُّ: تهذيب الأسماء واللغات عُ:ا ص:١٠٩ جزو:٢ ،ادارة الطباعة المنيرية، مصر\_

کسی کا جی چاہے کہ اس قصے کو باور کرے تو ہم اسے روک نہیں سکتے، تاریخ کے صفحات تو بہر حال اس سے آلودہ ہی ہیں، مگر ساتھ ہی چر یہ ماننا پڑے گا کہ خاکم بدہن رسالت کا دعویٰ محض مطاقع کے سوا کچھ نہ تھا اور تقدس کی ماری داستانیں خالص ریا کاری کی داستانیں تھیں۔

اور....:-

ہم خواہ مخواہ کسی کے ساتھ بحث و مناظرے میں نہیں اُلھنا حیاہتے، ہم نے یہ دونوں تصویریں پیش کردی میں، اب ہر صاحبِ عقل کو خود سوچنا چاہئے کہ ان میں کون می تصویر مبلغ قرآن صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہلِ بیت و اُصحاب کبار کی سیرتوں سے زیادہ مناسبت رکھتی ہے، اگر پہلی تصویر پر کسی کا دِل ریجھتا ہے تو ریجھے، مگر اس کے ساتھ اُمیدواری و دعوے داری کا مسکہ ہی نہیں پورے دین وایمان کا مسکہ طل طلب ہوجائے گا۔

# یزید کی بیعت کے سلسلے میں'' بدعنوانیاں''

مولانا مودودی صاحب نے فرمایا ہے کہ حضرت معاویہ ؓ نے یزید کی بیعت کے سلسلے میں خوف وطع کے ذرائع سے کام لیا، اس لئے مخضراً ان روایات کے بارے میں بھی چند مخضر باتیں ذہن نشین کر لیجئے جن سے مولانا نے یہ نتیجہ نکالا ہے۔ تاریخ میں جو روایات اس سلسلے میں ملتی ہیں وہ تین قسم کی ہیں: بعض سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ ؓ نے بیعت پزید پر جبر و اکراہ کیا۔ دُوسری وہ ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اس معاطم میں کر وفریب سے کام لیا۔ تیسری وہ ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اس معاطم میں کر وفریب سے کام لیا۔ تیسری وہ ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اس مقصد کے لئے لوگوں کو رشوت دی۔

<sup>(1)</sup> رسائل ومسائل ج:ا ص:۲۰۷۰

جہاں تک جرواکراہ کا تعلق ہے، بیصرف کامل ابن اثیر کی ایک روایت جہاں تک جرواکراہ کا تعلق ہے، بیصرف کامل ابن اثیر کی ایک روایت ہے معلوم ہوتا ہے جومولانا مودودی صاحب نے نقل کی ہے۔ یعنی بید کہ حضرت معاویہ نے بیعت بزید کے مخالف صحابہ نے کہا کہ: ''اگرتم میں ہے کسی نے میری بات کے جواب میں ایک لفظ بھی کہا تو دُوسری بات اس کی زبان سے نگلنے کی نوبت نہ آئے گ، تلوار اس کے سر پر پہلے پڑ چکی ہوگی'' لیکن بیروایت صرف کامل ابن اثیر کی ہے، جو انہوں نے حسب عادت بغیر سند کے ذکر کی ہے۔ طبری میں بھی جو ابن اثیر کا سب انہوں نے حسب عادت بغیر سند کے ذکر کی ہے۔ طبری میں بھی جو ابن اثیر کا سب سے بڑا ماخذ ہے، اس کا کوئی ذکر نہیں۔ اس کے برعکس مشہور مؤرّخ احمد الیعقو بی حضرت معاویہ کے ای سفر کا ذکر کرتے ہوئے صاف لکھتے ہیں:۔

وحج معاوية تلك السنة فتألف القوم ولم يكرههم على على البيعة. (١)

ترجمہ:- اور حضرت معاویہؓ نے اس سال مج کیا تو لوگوں کی ولداری کی اور (یزید کی) بیعت پر انہیں مجبور نہیں کیا۔

واضح رہے کہ یعقوبی وہ مؤرّخ ہیں جن کا شیعہ ہونا بہت مشہور ہے، اس کے باوجود وہ حضرت معاویۃؓ ہے بیعت پرید کے سلسلے میں جبر واکراہ کی صراحۃ تر دید کرتے ہیں۔ الیمی صورت میں وہ کون سی معقول وجہ ہے جس کی بناء پر ابنِ اشیرؓ کی روایت کو قبول کیا جائے اور یعقو بی کی اس روایت کو چھوڑ دیا جائے؟

رہ گئی ہے بات کہ حضرت معاویہ ؓ نے اس معالمے میں (معاذ اللہ) مکر و فریب سے کام لیا ہو، یہ بات طبر گ نے اس طرح نقل کی ہے کہ حضرت معاویہ حضرت عبداللہ بن عمر ، حضرت عبدالرحمٰن بن ابی بکر ؓ اور ڈوسرے ان صحابہؓ سے الگ الگ ملے جو یزید کی ولی عبد کی کے خالف تھے، اور ان میں سے ہرایک سے بہ کہا کہ: ''نزید کے خالفین کے لیڈر آپ میں، آپ نے بیعت کرلی تو سب کرلیں گے'' لیکن اس روایت کا راوی کون ہے؟

طبریٔ فرماتے ہیں:-

<sup>(1)</sup> تاريخُ اليعقو في خ:٢ ص:٢٢٩، دارصادر، بيروت ١٣٧٩هـ-

اور تاریخی حقائق

وجل بنخلة. (١)

ترجمه:- مقام ِنخله كاايك شخف\_

کچھ پتہ نہیں کہ بیٹخص کون ہے؟ کافر ہے یا مسلمان؟ یا سبائی اور منافق؟ سچا ہے یا جھوٹا؟ آخر اس جیسی روایات کی بنیاد پر حضرت معاویہ رشی اللہ تعالیٰ عنہ پر کسے اتنا بڑا الزام کر دیا جائے؟

آخری اعتراض میہ ہے کہ حضرت معاویہؓ نے رشوتیں دے دے کر لوگوں کو اس بیعت پر آمادہ کیا۔ چنانچہ مولا نا مودودی صاحب لکھتے ہیں:۔

حضرت مغیرہ کوف آئے اور دس آ دمیوں کو تمیں ہزار درہم دے کر اس بات پر راضی کیا کہ ایک وفد کی صورت میں حضرت معاویہ گے پاس جا کیں اور بزید کی ولی عہدی کے لئے ان ہے کہیں، بید وفد حضرت مغیرہ کی سرکردگی میں دمش بید وفد حضرت مغیرہ گی مرکزدگی میں دمش گیا اور اس نے اپنا کام پورا کردیا۔ بعد میں حضرت معاویہ نے موئی کو الگ بلاکر بوچھا: ''تمہارے باپ نے ان لوگوں سے موئی کو الگ بلاکر بوچھا: ''تمہارے باپ نے ان لوگوں سے کتنے میں ان کا دین خریدا ہے؟'' انہوں نے کہا: ''تمیں ہزار درہم میں'' حضرت معاویہ نے کہا: ''تب تو ان کا دِین ان کی نگاہ درہم میں'' حضرت معاویہ نے کہا: ''تب تو ان کا دِین ان کی نگاہ میں بہت بلکا ہے''۔

یشوت کی بید روایتی بھی صرف کامل ابنِ اخیر میں بغیر کسی سند اور حوالے کے نقل کی گئی ہیں۔ ابنِ جربر طبریؓ جو علامہ ابنِ اخیر ؓ کا سب سے بڑا ماُخذ ہے، اس میں بھی اس کا کوئی ذکر نہیں، اور حافظ ابنِ کنیرؓ جو ان کے بعد آئے ہیں، اور بقول مولانا مودودی صاحب: ''وہ استے متدین ہیں کہ تاریخ نگاری میں واقعات کو چھیانے مولانا مودودی صاحب: ''وہ استے متدین ہیں کہ تاریخ نگاری میں واقعات کو چھیانے کی کوشش نہیں کر'' نے' وہ بھی اس تمیں ہزار درہم کے قصے کی طرف کوئی اشارہ تک نہیں کی کوشش نہیں کر نے' وہ بھی اس تمیں ہزار درہم کے قصے کی طرف کوئی اشارہ تک نہیں دیے کا ویشوت دینے کا ویشوت دینے کا

<sup>(</sup>۱) الطبوى ځ:۳ ص:۲۲۵\_

<sup>(</sup>r) خلافت وملوكيت ص: ma. سياسي بالمالية بالمالية بالمالية بالمالية بالمالية بالمالية بالمالية بالمالية بالمالية

ملزم قرار دیا جاسکتا ہے تو پھر ایک حضرت معاویۃ بی کانہیں تمام صحابہ کرامؓ بلکہ انہیاء علیہم السلام تک کا کردار داغدار وکھایا جاسکتا ہے۔ اور پھر ملوکیت کی جوتصویر مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویۃ کے عہد کے بارے میں وکھائی ہے، کوئی اور دمخقن' اس کی ابتداء اس سے پہلے بھی خلافت راشدہ کے عہد سے کرسکتا ہے۔ اس کامل ابن اشیرؓ میں یہ بھی لکھا ہے کہ حضرت داؤد علیہ السلام نے اپنے سپہ سالار کی کامل ابن اشیرؓ میں یہ بھی لکھا ہے کہ حضرت داؤد علیہ السلام نے اپنے سپہ سالار کی خوبصورت یوی سے نکاح کرنے کے لئے اسے پے در پے کئی خطرناک محاذوں پر صرف اس لئے بھیجا کہ وہ قبل ہوجائے، اور جب وہ مارا گیا تو اس کی بیوی کو اپنے حم میں داخل کرلیا۔ اور اس میں داخل کرلیا۔ اور اس میں مقامات پر حضرت علی رضی اللہ عنہ کی تصویر اس طرح میں بیش کی گئی ہے جسے (معاذ اللہ) ان کی ساری عمر عہدۂ خلافت کی آرزو میں ہے تاب ہوئے گزری تھی۔ اس پہلو کو ہم آ گے قدر نے تفصیل کے ساتھ واضح کریں گے کہ ان تاریخی روایات کی حشیت کیا ہے؟ اور علمی مباحث میں ان سے س طرح استفادہ کیا حاسکتا ہے؟

### حضرت حسين كالموقف

اب یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر بزید کی ولی عہدی نیک نیتی کے ساتھ عمل میں آئی تھی اور وہ کھلا فاسق و فاجر نہیں تھا تو حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے اس کے خلاف خروج کیوں کیا؟ یہ سوال اگر چہ ہمارے موضوع زیر بحث سے براہِ راست تعلق نہیں رکھتا ، لیکن چونکہ اس معاملے میں ایک دُوسرے گروہ نے دُوسری انتہاء بریہ بیخ کر حضرت حسین رضی اللہ عنہ پر اعتراضات والزامات کا سلسلہ شروع کر رکھا ہے، اس لئے یہاں تفصیل میں جائے بغیر نہایت اختصار کے ساتھ حضرت حسین کا وہ موقف بھی چیش کردیتے ہیں جو ہم نے سمجھا ہے۔

<sup>(</sup>۱) كامل ابن إثير ح: اص: 24\_

<sup>(</sup>۲) مثال کے طور پر دیکھئے: ج.۳ ص: ۲۷۔

<sup>(</sup>۳) جناب محمود احمد عمای: خلافت معاویه و بیزید اور تحقیق سزید-

جیبا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے، علاء کا رائج قول یہ ہے کہ ولی عہد بنانے کی حیثیت ایک تجویز کی می ہوتی ہے اور خلیفہ کی وفات کے بعد أمت کے ارباب حل وعقد کو اختیار ہوتا ہے کہ وہ چاہیں تو ولی عہد ہی کو خلیفہ بنائیں اور چاہیں تو باہمی مشورے ہے کسی اور کو خلیفہ مقرر کردیں۔ لہذا حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کے بعد یزید کی خلافت اس وقت تک منعقد نہیں ہو سکتی تھی جب تک کہ اُمت کے ارباب حل وعقد اسے منظور نہ کرلیں۔

حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ بذات خود شروع ہی ہے یزید کوخلافت کا اہل نہیں سمجھتے تھے اور جسیا کہ چیھیے عرض کیا جاچکا ہے، بیان کی دیانت دارانہ رائے تھی۔ جب حضرت معاوید کی وفات ہوئی تو انہوں نے دیکھا کہ حجاز کے اکابر اور اہل حل وعقد نے، جن میں حضرت عبداللہ بن عمرٌ وغیرہ شامل تھے، ابھی تک پزید کی خلافت کوتسلیم نہیں کیا، ادھر عراق ہے ان کے پاس خطوط کا انبار لگ گیا، جس سے واضح ہوتا تھا کہ اہل عراق بھی بزید کی خلافت کو قبول کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں، وہاں کے لوگ مسلسل انہیں بیا کھ رہے تھے کہ جمارا کوئی اِمام نہیں ہے اور ہم نے ابھی تک کسی کے ہاتھ پر بیعت نہیں گی<sup>()</sup> ان حالات میں ان کا موقف پیرتھا کہ صرف اہل شام کی بیعت یوری اُمت پر لازم نہیں ہوسکتی، للبذا اس کی خلافت ابھی منعقد ہی نہیں ہوئی، اس کے باوجود وہ پورے عالم اسلام پر برور متصرف ہونا جاہ رہا ہے، تو اس کی حیثیت ایک ایسے سلطان منغلب کی س ہے جوغلبہ یانا جاہتا ہے مگر ابھی یانہیں سکا۔ الی حالت میں اس کے غلبے کوروکنا وہ اپنا فرض سمجھتے تھے اور اسی لئے انہوں نے سملے حالات کی تحقیق کے لئے حضرت مسلم بن تقیل کو روانہ کیا تا کہ صحیح صورت حال معلوم ہوسکے۔لبذا کوفہ کی طرف ان کا کوچ فقہی نقط نظر سے بغادت کے لئے نہیں تھا بلکہ ایک منغلب کے غلبے کو رو کئے ہے لئے تھا۔ اگر ان کی نظر میں صورت حال یہ ہوتی کہ یزید پورے عالم اسلام پر بزور قابض ہو چکا ہے اور اس کا تسلط مکمل ہوگیا ہے، تب بھی

<sup>(</sup>۱) البطبوى خ: ۲ ص:۲۷۲، والبيداية خ: ۸ ص:۱۵۱ و۱۵۲، والبيعقوبي خ:۲ ص:۲۳۲، والْأَمَة والسياسة.

وہ بہ حالت مجوری اُ حکام شریعت کے مطابق بزید کو سلطانِ متغلّب تسلیم کر کے خاموش ہوا، اور ہوجاتے، لیکن ان کی نظر میں صورت حال بیقی کہ بزید کا تسلط ابھی مکمل نہیں ہوا، اور وہ یہ سجھتے تھے کہ اس کے اقتدار کو ابھی روکا جاسکتا ہے، اور یہی وجہ ہے کہ جب کوفہ کے قریب جہنے کے بعد انہیں معلوم ہوا کہ کوفہ کے لوگوں نے غداری کی ہے اور بزید کا تسلط وہاں پر مکمل ہوگیا ہے تو انہوں نے وہ تین مشہور تجاویز پیش کیس جن میں سے ایک بیکھی ہے کہ:۔

إما أن أضع يدى في يد زيد.

ترجمہ: - یا پھر میں اپنا ہاتھ پزید کے ہاتھ میں دے دُوں گا۔

اس کا صاف مطلب ہی ہیہ ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ کو جب ہیہ معلوم ہوگیا کہ بزید کا تسلط پوری طرح قائم ہو چکا ہے تو سلطانِ متغلّب کی حیثیت سے وہ اس کے ہاتھ پر بیعت کے لئے رضامند ہوگئے تھے، لیکن عبیداللہ بن زیاد نے شمر بن ذی الجوثن کے مشورے پرعمل کرکے ان کی کسی بات کو نہ مانا اور اس بات پر اصرار کیا کہ وہ غیرمشروط طور پر عبیداللہ بن زیاد کے پاس حاضری دیں۔ ظاہر ہے کہ عبیداللہ بن زیاد کی اس نامعقول بات کو ماننا حضرت حسین پر لازم نہیں تھا، اور وہ اس میں اپنی جان کا خطرہ سمجھتے تھے، اس لئے بالآخر انہیں مقابلہ کرنا پڑا اور کر بلاکا المیہ بیش آگر رہا۔

جہاں تک یزید کا تعلق ہے، یہ بالکل ؤرست ہے کہ کسی بھی معتبر روایت سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ اس نے خود حضرت حسین رضی اللہ عنہ کوشہید کیا یا آئیس شہید کرنے کا تھم دیا، بلکہ بعض روایات سے یہ ثابت ہے کہ اس نے آپ کی شہادت پر افسوں کا اظہار کیا اور عبیداللہ بن زیاد کو اپنی مجلس میں بُر ابھلا کہا، کیکن اس کی یہ نلطی

<sup>(1)</sup> الطبری جین صن۳۱۳، البیدایة والنهایة ج:۸ ص:۱۷۵، وغیره میں بھی اس تجویز کا ذکر ہے، ایک راوی کا کہنا ہے کہ حضرت حسین رضی الله عند نے بیہ تجویز پیش نہیں کی، لیکن اس کے مقابلے میں وہ روایات زیادہ ہیں جن میں اس تجویز کا ذکر کیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية نَ: ٨ ص:٢٠٢ و٢٠٣\_

اور تاریخی حقائق

نا قابلِ انکار ہے کہ اس نے عبیداللہ بن زیاد کو اس علین جرم پر کوئی سزانہیں دی۔ لہذا مولانا مودودی صاحب نے بیہ بات بالکل صحیح لکھی ہے کہ:-

ہم یہی روایت صحیح مان لیتے ہیں کہ وہ حضرت حسین اور ان کے ساتھیوں کے سر دیکھ کر آبدیدہ ہوگیا اور اس نے کہا کہ: ''میں حسین کے قتل کے بغیر بھی تم لوگوں کی اطاعت سے راضی تھا، اللہ کی لعنت ہوابنِ زیاد پر، خدا کی قتم! اگر میں وہاں ہوتا تو حسین کو معاف کردیتا'' اور بیرکہ: ''خدا کی قتم اے حسین! میں تمہارے مقابلے میں ہوتا تو تمہیں قبل نہ کرتا'' پھر بھی بیہ سوال لازما پیدا ہوتا ہے کہ اس ظلم عظیم پر اس نے اپنے سر پھرے گورز کو کیا سزا دی؟ حافظ ابنِ کثیر محمح ہیں کہ اس نے ابن زیاد کو نہ کوئی سزا دی؛ حافظ ابنِ کثیر محمح ہیں کہ اس نے ابن کرنا کونہ خط کھا۔

### چنداُصولی مباحث

اس مقالے میں ہمیں'' خلافت وملوکیت'' کی جن جزئیات پر گفتگو کرنی تھی وہ پوری ہوگئیں، اب ہم وعدے کے مطابق چنداُ صولی مسائل پر مختصر بحث کریں گے۔ عدالت صحابے کا مسکلہ

مولانا مودودی صاحب کی کتاب ''خلافت و ملوکیت'' کوجس وجہ سے سب نیادہ تقید کا نشانہ بنا پڑا ہے اور جس وجہ سے شجیدہ علمی حلقوں نے بھی اس کی تر دید کرنا ضروری سمجھا ہے، وہ یہ ہے کہ اگر اس کتاب کے ان مندرجات کو دُرست مان لیا جائے جو خاص طور سے حضرت معاویہ ہے متعلق ہیں، تو اس سے عدالت ِ صحابہ گا وہ بنیادی عقیدہ مجروح ہوتا ہے جو اہل سنت کا اجماعی عقیدہ ہے اور جے مولانا کا وہ بنیادی صاحب بھی اُصولی طور پر دُرست مانتے ہیں۔مولانا نے اپنی کتاب کے ضمیمے میں یہ سوال اُٹھا کر تقریباً پانچ صفحات میں اس اعتراض کا جواب دینے کی کوشش کی میں یہ سوال اُٹھا کر تقریباً پانچ صفحات میں اس اعتراض کا جواب دینے کی کوشش کی

114

اور تاریخی حقائق

حضرت معاوية

ہے۔ ہم نے ان کی اس بحث کو بار بار بنظرِ غائر پڑھا، لیکن حقیقت یہ ہے کہ اس سے اصل زیرِ بحث سوال بالکل حل نہیں ہوتا۔ مولا نا نے "المصحابة کلهم عدول" (تمام صحابة عادل ہیں) کو اُصولی طور پر اپنا عقیدہ قرار دے کر بیلکھا ہے کہ اس عقیدے کا مفہوم بینیں ہے کہ صحابة ہے کوئی غلطی سرز دنہیں ہو گئی، بلکہ اس کا صحیح مطلب یہ ہے کہ روایت حدیث میں انہوں نے پوری دیانت اور ذمہ داری سے کام لیا ہے، اس پر بحث کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں:۔

یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا کسی شخص سے کوئی کام عدالت کے منافی سرز و ہونے کا بینتیجہ ہوسکتا ہے کہ صفت عدالت اس سے بالکلیمنفی ہوجائے اور ہم سرے سے اس کے عادل ہونے ہی کی نفی کردیں اور وہ روایت صدیث کے معاطے میں نا قابل اعتاد شہرے؟ میرا جواب بیہ ہے کہ کسی شخص کے ایک دویا چند معاملت میں عدالت کے منافی کام کر گزرنے سے بدلازم نہیں آتا کہ اس کی عدالت کی کلی نفی ہوجائے اور وہ عادل کے بجائے فاس فی وزار پائے درآ نحالیکہ اس کی زندگی میں مجموعی طور پر عدالت بائی جاتی ہو۔

لیکن اس ؓ نفتگو میں مولانا نے اس بحث کو صاف نہیں فرمایا، عقلی طور پر عدالت ِصحابہؓ کے تین مفہوم ہو کیتے ہیں:-

ا-صحابہ کرامؓ معصوم اور غلطیوں سے بالکل پاک میں۔ ۲- صحابہ کرامؓ اپنی عملی زندگی میں (معاذ اللہ) فاسق ہو کتے ہیں، لیکن روایت حدیث کے معاملے میں وہ بالکل عادل ہیں۔

۳- صحابہ کرامؓ نہ تو معصوم تھے اور نہ فاسق، یہ ہوسکتا ہے کہ ان میں ہے کسی ہے جس مرتبہ بتقاضائے بشریت'' دوایک یا چند'' غلطیاں سرز د ہوگئی ہوں، کین تنبہ کے بعد انہوں نے تو ہہ کرلی اور اللہ نے انہیں معاف فرمادیا، اس لئے وہ ان غلطیوں کی بناء پر فاسق نہیں ہوئے۔ چنانچہ یہ نہیں ہوسکتا کہ کسی صحابی نے گناہوں کو اپنی

اور تاریخی حقا کق

حفزت معاويةً إلى

'' پالیسی'' بنالیا ہوجس کی وجہ ہےاسے فاسق قرار دیا جاسکے۔

اصل سوال ہیہ ہے کہ مولا نا مودودی صاحب ان میں سے کون ہے مفہوم کو وُرست سمجھتے ہیں؟ پہلےمفہوم کو تو انہوں نے صراحة علط کہا ہے، اور جمہور اہل سنت بھی اسے غلط کہتے ہیں۔ اب آخری دومفہوم رہ جاتے ہیں، مولانا نے بیر بات صاف نہیں کی کہان میں سے کون سامفہوم وہ ڈرست سمجھتے ہیں؟ اگر ان کی مراد ڈوسرامفہوم ہے یعنی بیر که صحابه کرام رضوان الله علیهم اجمعین صرف روایت حدیث کی حد تک عادل ہیں، ورندای عملی زندگی میں وہ (معاذ الله) فاسق و فاجر بھی ہو کتے ہیں تو یہ بات نا قابل بیان حد تک غلط اور خطرناک ہے۔ اس لئے کہ اگر کسی صحابی کو فاسق و فاجر مان لیا حائے تو آخر روایت حدیث کے معاملے میں اسے فرشتہ تسلیم کرنے کی کیا وجہ ہے؟ جو شخف اینے ذاتی مفاد کے لئے جھوٹ، فریب، ریشوت، خیانت اور غداری کا مرتکب موسكتا ہے، وہ اينے مفاد كے لئے جھوٹى حديث كيوں نہيں گھر سكتا؟ روايت حديث کے معاملے میں آپ اس کے اعتاد کو پیر کہہ کر کیسے بحال کر سکتے ہیں کہ:-مجھی کمی فریق نے کوئی حدیث اینے مطلب کے لئے اپنی طرف سے گھڑ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب نہیں گی، نہ کسی صحیح حدیث کواس بناء پر جھٹلایا کہ وہ اس کے مفاد کے خلاف یر تی ہے۔

ای لئے تمام محدثین اس اُصول کو ماننے آئے ہیں کہ جوشخص فاسق و فاجر ہو، اس کی روایت صحیح نہیں ہوتی، ورنداگر روایات کومستر دکرنے کے لئے پیشرط لگادی جائے کہ راوی کا ہر ہر روایت میں جھوٹ بولنا ثابت ہو، تو شاید کوئی بھی روایت موضوع ثابت نہیں ہو سکے گی اور حدیث کے تمام راوی معتبر اور مستند ہوجائیں گے، خواہ وہ عملی زندگی میں کتنے ہی فاسق و فاجر ہوں۔

اور اگر مولانا مودودی صاحب عدالت ِ صحابة کو تیسر ہے مفہوم میں ؤرست سمجھتے ہیں، جبیسا کہ ان کی اُوپر نقل کی ہوئی ایک عبارت سے معلوم ہوتا ہے، سویہ مفہوم جمہور اہلِ سنت کے نزدیک ڈرست ہے، لیکن حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر حضرت معاويني ۲ ۱۹۳۲ اور تاریخی حقائق

انہوں نے جو اعتراضات اپنی کتاب میں کئے میں اگر ان کو ڈرست مان لیا جائے تو عدالت کا یہ مفہوم ان پر صادق نہیں آسکتا۔ مولانا مودودی صاحب کی کتاب سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت معاویۃ نے:-

۱-اینے بیٹے کے لئے خوف وطع کے ذرائع سے بیعت لی۔ (ص:۱۳۸)

۲- اس غرض کے لئے رشونیں دیں۔ (ص:۱۳۹، ۱۵۰)

سم- حجر بن عدیؑ جیسے''زابد و عابد صحابی'' اور ان کے ساتھیوں کومخض ان کی حق گوئی کی وجہ ہے قتل کیا۔

۵-مسلمان کو کافر کا وارث قرار دینے کی بدعت جاری گی۔ (ص:۱۷۳) ۲- ویت کے اُحکام میں بدعت جاری کرکے آدھی دیت خود اپنے ذاتی استعال کے لئے لینی شروع کر دی۔

۷۔ حضرت علَیؓ پر خود برسرِ منبر ب وشتم کرنے کی بدعت جاری گی۔

(ص:۱۵۲۱)

۸- مال نخیمت کی تقسیم میں خیانت کرکے سونا جاندی این استعمال میں اللہ نے کا تحکم دے دیا۔

9 - اپنے والد ماجد کی زنا کاری پر (جھوٹی) شہادتیں لیں اور اس کا شبوت مہم پہنچایا کہ زیاد ان ہی کا ولد الحرام ہے، پھر اس بنیاد پر اسے اپنا بھائی قرار دے دیا۔ (ص: ۵۵)

10- اپنے گورنروں کو قانون سے بالاتر قرار دے دیا۔ 11- ان کے گورنروں نے (ان کی عملی رضامندی سے) مسلمان عورتوں کو کنیز بنایا اور بیساری کارروائیاں گویا اس بات کا عملاً اعلان تھیں کہ اب گورنروں اور سپدسالاروں کوظلم کی تھلی چھوٹ ہے، اور سیاسی معاملات میں شریعت کی کسی حد کے وہ یا بندنہیں ہیں۔

بنیادی سوال بدہ ہے کہ اگر ید' خپارخ شیٹ' ڈرست ٹابت ہوجائے تو اس

کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ (معاذ اللہ) فاس قرار پاتے ہیں یا نہیں؟ اگر فاس قرار پاتے ہیں یا نہیں؟ اگر فاس قرار پاتے ہیں تو عدالت کا یہ تیسرامفہوم جے آپ ڈرست مان کر آئے ہیں، ان پر کیسے صادق آسکتا ہے؟ اور اگر وہ ان'' مکروہ بدعتوں'' اور'' قرآن وسنت کے اُحکام کی صرح خلاف ورزیوں'' کے باوجود فاس نہیں ہیں تو آخر کیوں؟ جوشخص رشوت، محموثی خلاف ورزیوں'' کے باوجود فاس نہیں ہیں تو آخر کیوں؟ جوشخص رشوت، محموثی خلاف ورزیوں'' اجرائے بدعت، غلول (مالِ غنیمت میں خیانت)، جھوٹی گوائی، جھوٹی نسبت، اعانت ظلم اور دیا شت (مسلمان عورتوں کی آبرو ریزی پرعملاً گوائی، جھوٹی نسبت، اعانت ظلم اور دیا شت (مسلمان عورتوں کی آبرو ریزی پرعملاً راضی رہنا) جیسے علین اور گھناؤ نے جرائم کا الزام اس کے سرتھو ہے کے بعد بات کو یہ کہہ کر کسے جھلا یا حاسکتا ہے؟ ان تمام جرائم کا الزام اس کے سرتھو ہے کے بعد بات کو یہ

کسی شخص کے ایک دویا چند معاملات میں عدالت کے منافی کام

کر گزرنے سے یہ لازم نہیں آتا کہ اس کی عدالت کی کلی نفی

ہوجائے اور وہ عادل کے بجائے فاس قرار پائے۔ (ص:۳۰۳)

کیا ان جرائم کو' ایک دویا چند' گناہ'' گراز نے' سے تعبیر کرنا، اس'' لیپ

پوت' کی تعریف میں نہیں آتا جس سے مولانا مودودی صاحب بچنا جا ہے ہیں؟ جبکہ

ان گناہوں میں سے ہر گناہ کبیرہ ہے، اس پر عذاب جہنم کی شدید وعیدیں وارد ہوئی

ہیں، اور خود مولانا مودودی صاحب کے کہنے کے مطابق یہ گناہ اتفاقی طور سے سرزد

نہیں ہوگئے تھے، بلکہ یا قاعدہ' الیسی' بنالیا گیا تھا۔

واقعہ بیہ ہے کہ مولانا مودودی صاحب نے جو کچھ حضرت معاویہ کے بارے میں لکھا ہے، اگر اسے سیح کم مان لیا جائے تو انہیں''فیق' کے الزام سے بُری قرار دینے کے کوئی معنی بی نہیں ہیں، پھر تو لاز ما ہے کہنا پڑے گا کہ (معاذ اللہ) وہ فاسق سے، اور فاہر ہے کہ اس صورت میں ''المصحابة کلھم عدول'' کا عقیدہ سلامت نہیں رہ سکتا، اور پھراس ایک عقیدے پر کیا موقوف ہے، اسلام کے سارے عقائد اور سارے احکام بی خطرے میں پڑجائے ہیں۔

حضرت معاوييً ۴۲۲ اور تاریخی حقائق

### تاریخی روایات کا مسئله

مولانا مودودی صاحب نے اپنی کتاب کے ضمیعے میں اس پہلو پر بھی بحث
کی ہے کہ جن تاریخی کتابوں کے حوالے سے انہوں نے روایات نقل کی ہیں، وہ قابلی
اعتاد ہیں یا نہیں؟ انہوں نے حدیث اور تاریخ کے درمیان فرق بیان کرتے ہوئے
فرمایا ہے کہ جرح و تعدیل کے معروف طریقے دراصل اُحکامی احادیث کے لئے مقرر
کئے گئے ہیں، اور تاریخی روایات کی اس معیار پر تحقیق شروع کی گئی تو تاریخ اسلام کا
کم از کم و حصہ نا قابل قبول ہوجائے گا۔

### یهان همیں دوگزارشیں کرنی ہیں:-

پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ بات کہتے وقت مولانا نے مسکلے کی صحیح نوعیت کو محسوس نہیں فرمایا، بیمسئلہ جواس وقت زیرِ بحث ہے، محض تاریخ کا مسئلہ نہیں ہے بلکہ بیعقائد و کلام کا مسکہ ہے، مشاجرات صحابةٌ میں کون حق پر تھا؟ کس ہے کس قتم کی غلطی سرز د ہوئی؟ اور اس غلطی کا اثر عدالت ِ صحابہؓ کے عقیدے پر کیا پڑتا ہے؟ یہ تمام مسائل عقائد کے مسائل میں، ساری اُمت ان مسائل کوعقائد کا جزو مانتی آئی ہے،علم عقائد و کلام کی کوئی کتاب ان سے خالی نہیں ہے، اور ان ہی مسائل کی بنیاد پر اسلام میں بہت سے فرقے پیدا ہو گئے ہیں۔ اور جب مولانا مودودی صاحب خود بیشلیم فرماتے ہیں کہ أحكام شریعت كا استنباط ان مجروح تاریخی روایات ہے نہیں ہوسكتا تو عقائد كا معاملہ بہرحال بلند ہے، علماء کی تصریح کے مطابق 'بصیح'' بلکہ' حسن' خبر واحد ہے بھی أحكام كا استنباط موسكتا ہے،ليكن عقائد كے استنباط كے لئے نرى خبر واحد بھى كافى نہيں ہوتی، ایسی صورت میں اس مسئلے کا فیصلہ ان مجروح تاریخی روایات کی بنیاد بر کیونکر کیا جاسكتا ہے؟ كياكسي سحاني رسول پر گناه كبيره كا الزام عائد كرنا اتنى بى معمولى بات ہے كداس كے كہنے والے كے بارے ميں يہ خفيق كرنے كى اجازت بھى ندوى جائے كه وہ کون تھا؟ اس کے عقائد کیسے تھے؟ اور وہ جموٹا تھا یا سےا تھا؟

یہ بات صرف عقیدت اور محبت کی بنیاد بر نہیں کہی جارہی، بلکہ بیعقل کا

فطری تقاضا ہے کہ جس شخص کی زندگی میں مجموعی طور سے خیر غالب ہو، اس پر کسی گناہ کبیرہ کا الزام اس وفت تک دُرست شلیم نہیں کیا جائے جب تک وہ مضبوط اور قو ی دلائل سے صبح ثابت نہ ہو چکا ہو۔ صحابہ کرام گا معاملہ تو بہت بلند ہے، ہم تو دیکھتے ہیں کہ تمام معقولیت ببندلوگ عام مسلمانوں کے بارے میں اسی طرزِ فکر کو ضروری سیجھتے ہیں، آسانی کے لئے ہم ایک مثال پیش کرتے ہیں۔

مولانا مودودی صاحب سے بہت سے مسائل میں اختلاف کے باوجود جمارا خیال میہ ہے کہ وہ اسنے باکردار ضرور ہیں کہ اپنا ضمیر چے کر ملک وملت کی غداری بر آماده نہیں ہو تکتے۔ اب اگر کوئی شخص آ کرییہ اطلاع دے کہ وہ ( خدا نہ کردہ)ضمیر فروثی اور ملت کی غداری کے مرتکب ہوئے ہیں، تو کیا اس خبر کی مکمل تحقیق کئے بغیر اس کی تقىدىق كرليناكسى معقوليت پيندانسان كا كام ہوسكتا ہے؟ ظاہر ہے كەنبيں! ہرحقیقت پندانسان اس خرکی تصدیق کرنے سے پہلے بیمعلوم کرنے کی کوشش کرے گا کہ بی خبر دینے والا کون ہے؟ اس نے کس سے یہ بات سی ہے؟ بلاواسط سی ہے یا پیچ میں كوئى واسطه ٢٠٠٠ بيه واسطى س حد تك قابلِ اعتماد مين؟ اور ان مين كوئى شخص اييا تو نہیں جو مولانا سے عناد رکھتا ہو؟ اگر تحقیق کے بعد یہ ثابت ہو کہ یہ خبر دینے والے نا قابل اعتاد ہیں، یا ان میں ہے کوئی ایک شخص افواہ طراز ہے، یا ان کا معاند ہے تو کیا پر بھی اس خبر کو بنیاد بنا کر مولانا پر بیتهت لگانا قرین انصاف ہوگا؟ اور اگر بیخبر کسی متنداخبار میں حجیب جائے نو کیا اس کے بعد اس کے راویوں کی تحقیق ممنوع قرار یائے گی؟ اور جو خص اس مطبوعہ خبر کی تروید کے لئے اس کے راویوں کے حالات کی ۔ حیمان بین کرے کیا اسے یہ کہہ کر روکا جاسکے گا کہ اس اخبار کا ایڈیٹر ثقبہ آ دمی ہے، لہذا اس کی حیصایی ہوئی ہرخبر قابلِ تسلیم ہے؟ اوراگر کوئی شخص رپورٹروں کو نا قابل اعتاد قرار وے کراس خبر کو حمثلائے تو کیا اسے پیرطعنہ دیا جاسکے گا کہ اگر ان غیرمعتبر رپورٹروں کی یہ بات تشلیم نہیں کرتے تو اخبار کی کوئی خبرتشلیم کرنے کا تنہیں جن نہیں ہے کیونکہ اخبار کی تمام خبریں انہی رپورٹروں کی دی ہوئی ہں؟

اگر ان تمام سوالات کا جواب نفی میں ہے، اور ظاہر ہے کہ نفی ہی میں ہے، تو

پھر کیا وجہ ہے کہ حضرت معاویہ اور ؤوسرے صحابہ رضی اللہ عنہم کے بارے میں ہی تحقیق ممنوع قرار پاجاتی ہے، اور جو شخص ان پر گناہ کبیرہ کا الزام عائد کرنے والے راویوں کی تحقیق کے لئے اساء الرجال کی کتابیں کھولنا چاہتا ہے وہ مولانا مودودی صاحب کے نزدیک گردن زدنی ہوتا ہے؟

مولانا مودودی صاحب نے اس فرق پر بہت زور دیا ہے جو حدیث اور تاریخ کے معیارِ استناد میں ان کے نزدیک ملحوظ رہنا چاہئے۔ ان کا کہنا ہے کہ واقدی، سیف بن عمر، کلبی اور ابومخنف جیسے رادی '' اُحکامی احادیث'' میں تو واقعی نا قابلِ اعتاد ہیں، مگر تاریخی واقعات میں ان کے بیانات قابلِ قبول ہیں۔مولانا نے فرمایا ہے کہ اگر تاریخ کے معاملے میں بھی انہیں نا قابلِ اعتاد قرار دے دیا گیا تو ہماری تاریخ کا کم از کم آئے۔ انکی غیر معتر قرار یا جائے گا۔

لیکن جیبا کہ ہم پہلے عرض کر چکے ہیں، تاریخی واقعات میں ان راویوں کے قابلِ اعتاد ہونے کے معنی بنہیں کہ ان کے بیان کئے ہوئے وہ واقعات بھی بے چوں و چراتسلیم کرلئے جائیں جن کی زَدعقائد یا اُحکام پر پڑتی ہے۔ کسی بات کے محض "تاریخی" ہونے کا فیصلہ صرف اس بات سے نہیں کیا جاسکتا کہ وہ کسی تاریخ کی کتاب میں کھی ہوئی ہے بلکہ اگر تاریخی کتابوں میں عقائد واُحکام سے متعلق کوئی چیز آئے گی تو اسے جانچنے کے لئے لاز ماً وہی اُصول استعال کرنے پڑیں گے جو عقائد واُحکام کے استعال کرنے ہیں۔

واقعہ یہ ہے بعض راویوں کے بارے میں علماء نے جو یہ کہا ہے کہ''ان کی روایتیں اُحکام کے معاملے میں مردود اور سیر و تواریخ میں مقبول ہیں''اس سے مراد سیر و تواریخ کے وہ واقعات ہیں جن سے عقائد و اُحکام پر کوئی اثر نہیں پڑتا، کون سا غزوہ کون سے سن میں ہوا؟ اس میں کتنے افراد شریک ہے؟ اس کی قیادت کس نے کی؟ اس میں کس کو فتح اور کس کو فتکست ہوئی؟ ظاہر ہے کہ یہ اور اس جیسے دُوسر سے واقعات ایس میں کہ ان سے عقائد و اُحکام پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ چنانچہ ان معاملات میں ایسے ہیں کہ ان سے عقائد و اُحکام پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ چنانچہ ان معاملات میں

ضعیف راویوں کی روایات کو بھی گوارا کرایا گیا ہے، کیکن مشاجرات صحابۃ اور صحابۃ کی عدالت کے وہ مسائل جو خالص عقائد سے تعلق رکھتے ہیں اور جن کی بنیاد پر اسلام میں کئی کئی فرقے پیدا ہوگئے ہیں، ان میں ان راویوں کی روایات ہر گز قبول نہیں کی جاستیں، ندکورہ بالا مسائل کا فیصلہ قرآن وسنت اور اجماع کے مضبوط دلائل ہی سے ہوسکتا ہے۔

اس کی صاف اور سادہ می مثال ہے ہے کہ آپ روزانہ اخبار میں ہے شار خبریں پڑھتے ہیں اوران کے رپورٹروں کی تحقیق کو ضروری نہیں ہی تھتے، لیکن جن خبروں ہے کسی معروف شخصیت پر کوئی علین الزام لگتا ہو یا ان سے کوئی شرق مسئلہ متاثر ہوتا ہو انہیں تسلیم کرنے سے پہلے ہر معقول آ دمی اس خبر کی تحقیق کرتا ہے، اورا گر معلوم ہو کہ رپورٹر نا قابلِ اعتاد سے تو اس خبر کی تصدیق نہیں کرتا۔ آج فلاں جگہ بس اُلٹ گئ، فلاں شہر میں زلزلہ آگیا، فلاں مقام پر فلاں ساتی جماعت کا اجلاس منعقد ہوا، فلاں فلاں شہر میں زلزلہ آگیا، فلاں مقام پر فلاں ساتی جماعت کا اجلاس منعقد ہوا، فلاں ہوئی ہوں تو آپ انہیں تسلیم کر لیتے ہیں خواہ آپ کو یہ یقین ہو کہ اس خبر کا رپورٹر کوئی ہوئی ہوں تو آپ انہیں تسلیم کر لیتے ہیں خواہ آپ کو یہ یقین ہو کہ اس خبر کا رپورٹر کوئی دہر یہ ہوئی اگر نے کہ بجائے لاز ما اس خبر کی بوری حقیق ہوں کی ہو ہو ہو ہا ہے، تو آپ مضاوط دلائل سے خبر دُرست ثابت نہ ہوجائے، آپ اس کر تے ہیں اور جب تک مضبوط دلائل سے خبر دُرست ثابت نہ ہوجائے، آپ اس کر تے ہیں اور جب تک مضبوط دلائل سے خبر دُرست ثابت نہ ہوجائے، آپ اس کر تے ہیں اور جب تک مضبوط دلائل سے خبر دُرست ثابت نہ ہوجائے، آپ اس کر تے ہیں اور جب تک مضبوط دلائل سے خبر دُرست ثابت نہ ہوجائے، آپ اس کر تے ہیں اور جب تک مضبوط دلائل سے خبر دُرست ثابت نہ ہوجائے، آپ اس کر تے ہیں اور جب تک مضبوط دلائل سے خبر دُرست ثابت نہ ہوجائے، آپ اس کر تے ہیں اور جب تک مضبوط دلائل سے خبر دُرست ثابت نہ ہوجائے، آپ اس کی عالم دِین کو چور یا سیاس لیڈر کوضمیر فروش قرار نہیں دے سکت

اگر کوئی شخص ریورٹروں کو نا قابلِ اعتاد اور جھوٹا ثابت کرکے ایسی خبروں کی تر دید کرے تو کیا اس سے بیہ کہا جاسکے گا کہ یا تو اخبار کا <del>؟</del> حصہ جو انہی رپورٹروں

<sup>(1) &#</sup>x27;'گوارا کرنے'' کا مفہوم یہال بھی یہ نہیں ہے کہ ان روایتوں کا مطالعہ کرتے وقت نقد ونظر کے تمام اُصولوں پر بالکل بی تالا ڈال دیا جائے، بلکہ مطلب یہ ہے کہ صرف ان راویوں کے ضعف کی بنیاد پر ان روایتوں کو رَدِّ نہیں کردیں گے۔ چنانچہ اگر کچھ دُوسرے دلائل ان کے خلاف مل جائیں تو ان روایات کو بھی تشلیم کرنے پر اصرار نہیں کیا جائے گا۔

هزت معاوییا ۱۴۸ اور تاریخی حقا کق

نے مرتب کیا ہے، رَدِّ کردو، یا ان خبروں کو بھی بے چوں و چرا دُرست مانو؟ اگریہ کہنا دُرست نہیں ہے اور کوئی معقول انسان اس اعتراض کو دُرست نہیں کہہ سکتا، تو بیچاری تاریخِ اسلام ہی اتنی لاوارث کیوں ہے کہ اس کی تحقیق و تنقید کا ہر دروازہ بند ہوگیا ہے اور اب کوئی شخص اس مقصد کے لئے اساءالر جال کی کتابیں نہیں کھول سکتا؟

یمی وہ بات ہے جے اہل النة والجماعة کے علماء شروع سے کہتے چلے آئے ہیں کہ ان ضعیف تاریخی روایات کے ذریعے صحابہ کرامؓ پر کسی گناہ کا الزام عائد نہیں کیا جاسکتا، مثال کے طور پر علامہ احمد بن حجر الہیشیؓ اپنی مشہور کتاب "المصواعق المعجرقة" میں کھتے ہیں: -

والواجب أيضًا على كل من سمع شيئًا من ذلك أن يتثبت فيه ولا ينسبه إلى أحد منهم بمجرد روية في كتاب أو سماعه من شخص بل لا بد أن يبحث عنه حتى يصح عنده نسبته إلى أحدهم فحينئذ الواجب أن يلتمس لهم أحسن التأويلات.

ترجمہ: - اور جو شخص (صحابہ کرائم کی لغز شوں ہے متعلق) کچھ سے
تو اس پر واجب ہے کہ اس معالم میں شخص سے بن لینے کی بناء پر
صرف کسی کتاب میں و کچھ لینے یا کسی شخص سے بن لینے کی بناء پر
اس غلطی کو ان میں سے کسی کی طرف منسوب نہ کرے، بلکہ یہ
ناگزیر ہے کہ اس کی پوری شخص کرے، یہاں تک کہ اس کی
نبست ان کی طرف صحیح ثابت ہوجائے، اس مر طعے پر یہ واجب
نہ کہ ان کے لئے تأویلات تلاش کرے۔
اور اپنی ایک دُوسری کتاب تطبیر البخان میں رقم طراز ہیں: -

<sup>(</sup>۱) الهيشمى : الصواعق السمحوقة في الودّ على أهل البدع والزندقة ص:١٣٩، مصطفى البابسي، مصر ٣٢٣ اهاس حوالے كے لئے ہم محترم جناب مولانا محد پوسف صاحب خطيب جامع الل حديث مصطفیٰ آباد لا ہور کے شکرگز اربیں۔

لا يجوز لأحد أن يذكر شيئًا مما وقع بينهم يستدل به على بعض نقص من وقع له ذلك والطعن في ولايته الصحيحة أو ليغرى العوام على سبهم وثلبهم ونحو ذلك من المفاسد، ولم يقع ذلك إلا للمبتدعة وبعض جهلة النقلة الذين ينقلون كلما رأوه ويتركونه على ظاهره غير طاعنين في سنده ولا مشيرين لتأويله وهذا شديد التحريم لما فيه من الفساد العظيم وهو إغراء للعامة ومن في حكمهم على تنقيص أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الذين لم يقم الدين إلا بنقلهم إلينا كتاب الله وما سمعوه وشاهدوه من نبيه من سنته الغراء والواضحة السضاء.

ترجمہ: - صحابہ کرام گے درمیان جو واقعات ہوئے ہیں، کسی کے لئے جائز نہیں ہے کہ انہیں ذکر کرکے ان کے نقص پر استدلال کرے اور اس کے ذریعہ کسی صحابی کی ولایت صححہ پر معترض ہو، یا عوام کو انہیں بڑا بھلا کہنے پر اُکسائے۔ یہ کام صرف اہل بدعت کا ہے اور بعض ان جاہل ناقلوں کا جو ہر اس چیز کونقل بدعت کا ہے اور بعض ان جاہل ناقلوں کا جو ہر اس سے اس کا کردیتے ہیں جو انہوں نے کہیں دیکھ کی ہواور اس سے اس کا ظاہری مفہوم مراد لیتے ہیں، نہ اس روایت کی سند پر کوئی طعن کرتے ہیں اور نہ اس کی تأویل کی طرف اشارہ کرتے ہیں، یہ بات شخت حرام و ناجائز ہے کیونکہ اس سے فسادِ عظیم رُونما ہوسکر ہوا اور یہ عام لوگوں کو صحابہ کے خلاف اُکسانے کے متراوف ہے، اور یہ عام لوگوں کو صحابہ کے خلاف اُکسانے کے متراوف ہے، حضوں ہے، حالانکہ ہم تک دِین کے پہنچنے کا واسط یہی صحابہ ہیں جضوں نے قرآن وسنت کو ہم تک نقل کیا ہے۔

<sup>(1)</sup> تطهير الجنان واللسان بهامش الصواعق المحرقة ص:٣٥٠

حضرت معاويةً • 10 اور تاریخی حقائق

اورعلامدائن تیمیدرهمة الله علیدائی مشهور کتاب "العقیدة الواسطیة" میں الله سنت کے امتیازی عقائد بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-

إن هذه الآثار المروية في مساويهم منها ما هو كذب ومنها ما قد زيد فيه ونقص وغير وجهه، والصحيح منه هم فيه معذورون، إمها مجتهدون مصيبون وإما مجتهدون مخطئون، وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة معصوم من كبائر الإثم وصغائره بل يجوز عليهم الذنوب في الجملة، ولهم من الفضائل (١) والسوابق ما يوجب مغفرته ما يصدر منهم إن صدر . ترجمہ: - (اہل سنت یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ) جن روایات ہے صحابہ کرامؓ کی بُرائیاں معلوم ہوتی ہیں ان میں ہے کچھ تو حجوٹ ہی جھوٹ ہیں اور کچھالیی ہیں کہ اس میں کمی بیشی کردی گئی ہے اور ان کا اصل مفہوم بدل دیا گیا ہے، اور ان میں سے جو روايتن محيح مين، ان مين صحابه معذور مين، يا تو مجتهد برحق مين يا اجتہادی فلطی کے مرتک، کیکن اس کے پاوجود اہل سنت کا عقیدہ یہ بھی نہیں ہے کہ صحابہ کا ہر ہر فرد چھوٹے بڑے تمام گناہوں ہے معصوم تھا، بلکہ فی الجملہ ان ہے گناہ صادر ہو کتے ہیں، مگر ان کی تضیلتیں اتنی میں کہ اً کر کوئی گناہ صادر ہوا بھی ہوتو یہ فضائل ان کی مغفرت کا موجب ہیں۔

ابلِ سنت کی لکھی ہوئی عقائد و کلام کی تمام کتابیں پڑھ جائے، وہ اوّل سے آخر تک اس معالم میں گناہ کا صدور آخر تک اس معالم میں یک زبان نظر آئیں گی کہ صحابہ کرامؓ ہے کس گناہ کا صدور خالصۃ عقائد کا مسلہ ہے اور اس کا اثبات ضعیف، مجروح، منقطع یا بلاسند تاریخی روایتوں ہے نہیں ہوسکتا، خاص طور سے مشاجرات صحابۃؓ کے معالمے میں اس اُصول کی

<sup>(</sup>١) الروضة الندية شرح العقيدة الواسطية لزيد بن عبدالعزيز ص:٣٣٩،مطابع الرياض ٢٣٧٤هـ

بڑی شدّت کے ساتھ یابندی کی ضرورت ہے کیونکہ بقول علامہ ابن تیمیہ مخضرت عثمان اُ کے شہادت کے بعد سبائی بروپیگنڈے کے اثر سے صحابہ کرامؓ پر بے بنیاد تہمت طرازیوں کا سلسلہ بہت وسیع ہوگیا تھا اور اس پروپیگنڈے کے اثرات ہے مشاجرات کے زمانے کی تاریخ بھی محفوظ نہیں رہ سکی ، یہی وجہ ہے کہ تمام اہل سنت نے حضرت علی اور حضرت معادیہ رضی اللہ عنہما کے اختلاف کو اجتہادی اختلاف اور حضرت معاویةً کی غلطی کو اجتہادی غلطی قرار دیا ہے، ورنہ ظاہر ہے کہ جن روایات کی بنیاد پر آج مولانا مودودی صاحب حضرت معاویه رضی الله عنه کو''حقیقی غلطی'' اور سیای اغراض کے لئے قرآن و سنت کی صرح خلاف ورزی کا مجرم قرار دے رہے ہیں، وہ روایات آج چودھویں صدی میں کوئی نی دریافت نہیں ہوگئی ہیں، بلکہ بیہ تیرہ صدیوں ہے مسلمانوں کی تواریخ میں نقل ہوتی چلی آر ہی ہیں،اس کے باوجود اہل سنت کے کسی ایک فرد نے بھی ان کی بناء پر حضرت معاویۃ پر یہ الزام نہیں لگایا بلکہ عقائد کی جس کتاب کو أشاكر و کیھئے اس میں یہی لکھا ہوا ملے گا کہ حضرت علیؓ اور حضرت معاویہؓ ہے اجتہادی غلطی ہوئی تھی۔ سوال رہے ہے کہ کیا عقائد کے رہ علماء و اُنمُہ سب کے سب تاریخی روایتوں (1) وكيصيَّة شوح الفقه الأكبر ص ٨٢، والنبراس على شوح العقائد ص:٥٣٩، امرتسر، والصواق المحرقة ص:۱۲۹ مصطفى البابي، مصر ٣٣٣ها، و شيرح العقيدة الواسطية ص:٣٥٩ - ٣٥١، الوياض ٢٧٤ اهـ، والعواصم من القواصم "ص:٦٨، المكنبة السَّلفية، قاهرة ا٣٤١هـ، ومَلتوبات مجرَّد الف ثاني، وفتر اقال، برلي ٣٨٦ اح، ولسوامسع الأنسوار البهية للسف اريسي ٢:٦ ص:٣٨٦ ، دار الاصفهاني، جدة • ١٣٨ه، والممساهوة بشوح المسايرة ص:٢١٠١، وارالعلوم ولويتر ١٣٤٧ه، ومرقاة المفاتيح ع: ۵ ص: ۱۲۸ المينمية، مصو ۱۳۹۰ه- يد چند حوالے سرسري طور يك كود يخ ين، ورند اللِ سنت کا کوئی عالم ہماری نظر میں نہیں ہے جس نے حضرت معاوییاً کے اس فعل کو اجتہادی غلطی ہے زیادہ کچھ کہا ہو۔ یبال میربھی واضح ربنا چاہئے کہ جن اوگوں نے حضرت معاوییا کے لئے ''باغی'' یا ''اہام جائز' كالفظ استعال كيا ہے ان كى مراد بھى خود ان كى تصريح كے مطابق صرف يبى ہےكدوہ حضرت حسنٌ كى صلح سے قبل نفس الامر كے اعتبار سے برسر حق ند تھے، ورنہ چونكه ان كى بير 'بعناوت' تأویل ك ساتيه تقى ال لئة وه مجتهد مخطى تقيم، ملاحظ فرمائية: فتسع البقديو عن ٥٠٦ ص:٣٦١، واذالة المنحلفاء عن خلافة الخلفاء ع:ا عن: ٤، و تطهير الجنان بهامش الصواعق ص: ٣٠. ے بے خبر سے؟ یا آئیس ان روایتوں کا علم تو تھا گر اتی فہم نہیں تھی کہ وہ اجتہادی خلطی اور حقیقی غلطی میں تمیز کر سکتے؟ یا آئیس روایات کا علم بھی تھا اور وہ ان کا مطلب بھی سبجھتے سے گر عقائد کی کتابیں مرتب کرتے وقت انہوں نے خیانت سے کام لیا اور اصلی واقعات کو چھپا کر محض جذباتی جوشِ عقیدت پر عقائد کی تعمیر کھڑی کردی؟ اگر کوئی شخص ان میں ہے کوئی بات اہلِ سنت کے تمام علماء، تمام ائمہ اور تمام منتظمین کے بارے میں کہہ سکتا ہے تو صاف صاف کہے اور واضح الفاظ میں اعلان کرے کہ وہ اہلِ سنت کے عقائد کا پابند نہیں ہے، لیکن اگر ان حضرات کے بارے میں ان میں سے کوئی بات نہیں کی جائتی تو ان کے اس طرز عمل کا اس کے سوا مطلب کیا ہے کہ انہوں نے بات نہیں کی جائتی تو ان کے اس طرز عمل کا اس کے سوا مطلب کیا ہے کہ انہوں نے ان مجروح تاریخی روایات کو درخور اعتما بی نہیں سمجھا اور ان کو اس لائق قر ار نہیں دیا کہ رحمۃ اللہ علیہ نے جھوں نے خود اس قتم کی روایات اپی تاریخ میں نقل کی ہیں، وہ جگل صفین کے بیان کے بعد لکھتے ہیں:۔

وهذا هو مذهب أهل السُّنة والجماعة أن عليًّا هو المصيب وإن كان معاوية مجتهدًا، وهو مأجور إن شاء الله. (۱) ترجمه: - يبي المُلِسنت والجماعت كامسلك ہے كه حضرت على حق ير تشيء اگر چه حضرت معاوية بهي مجتهد ہونے كى وجہ سے إن شاء الله مُجور بين -

ہم سجھتے ہیں کہ ان روشن دلائل کی موجودگی میں کوئی انصاف پیند انسان مولانا مودودی صاحب کے اس موقف کو ڈرست سلیم نہیں کرسکتا کہ صحابہ کرامؓ پر نفسانیت پرسی اور ارتکاب کبائر کا الزام عائد کرنے والی روایات کوان کے ضعیف اور مجروح ہونے کے باوجود قبول کرلیا جائے، اور اس سلیلے میں ہرفتم کی جرح و تقید کو ممنوع قرار دے دیا جائے۔ واقعہ یہ ہے کہ اگر اس معاملے میں مولانا مودودی صاحب کا یہ عجیب وغریب طرز عمل اختیار کرایا جائے تو کسی صحابی کی آبر و محفوظ نہیں رہ

<sup>(</sup>۱) البدايه والنهابياج: ٤ ص: ٩ ١٧٠

سکتی اورکل کوئی نیامحقق ای قسم کی روایات کے بل پرخود حضرات شیخین پر بروی آسانی سے دست درازی کر کے ان کے عہد خلافت ہی میں ملوکیت کے جراثیم وکھلاسکتا ہے۔ آج سے سالہا سال پہلے خود مولانا مودودی صاحب بیلکھ چکے ہیں کہ اگر اس قسم کی روایات کو مان لیا جائے تو اس سے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تیار کئے ہوئے معاشرے کی کیا تصویر سامنے آتی ہے ، وہتم بر فرماتے ہیں:-

اگرآپ اس تاریخ کو باور کرتے ہیں تو پھرآپ کو محمد رسول اللہ مبلغ قرآن، دائ اسلام، مزکی نفوس، کی شخصیت پر اور ان کی تعلیم و تربیت کے تمام اثرات پر خط نشخ تھینچ وینا پڑے گا اور بیہ تسلیم کرنا ہوگا کہ اس پاکیزہ تربین انسان کی ۲۳ سالہ تبلیغ و بدایت ہے جو جماعت تیار ہوئی تھی، اور اس کی قیادت میں جس جماعت نے برر و أحد اور احزاب و خیین کے معرکے سر کرکے اسلام کا جھنڈا دُنیا میں بلند کیا تھا، اس کے اظلاق، اس کے خیالات، اس کے مقاصد، اس کے ارادے، اس کی فواہشات اور اس کے طور طریق عام دُنیا پرستوں سے ذرہ مراج خواہشات اور اس کے طور طریق عام دُنیا پرستوں سے ذرہ مراج خواہشات اور اس کے طور طریق عام دُنیا پرستوں سے ذرہ مراج خواہشات اور اس کے طور طریق عام دُنیا پرستوں سے ذرہ مراج خواہشات اور اس کے طور طریق عام دُنیا پرستوں سے ذرہ مراج خواہشات اور اس کے طور طریق عام دُنیا پرستوں سے ذرہ مراج خواہشات اور اس کے طور طریق عام دُنیا پرستوں سے ذرہ مراب کے طور طریق عام دُنیا پرستوں سے ذرہ مراب

<sup>(1)</sup> رسائل ومسائل ج:ا ص:۲۷،اسلامک پېلې کیشنز لا بور ۱۹۵۱ء۔

# حضرت معاویہ کے عہرِ حکومت کی صحیح حیثیت

آخر میں ہم اس سوال کا مختصر جواب دینا چاہتے ہیں کہ اگر حضرت معاویۃ پر عاکد کردہ یہ الزامات غلط ہیں تو پھر ان کے عہد حکومت کی صحیح حیثیت کیا ہے؟ کیا وہ تھیک ای معیار اور مرتبہ خلفائے راشدین کو حاصل تھا یا نہیں؟ اگر متھ تو انہیں خلیفہ کراشد کیوں قرار نہیں دیا گیا؟ اور اگر نہیں متھ تو ان میں اور خلفائے راشدین میں فرق کیا تھا؟

سیسوال ایک معقول سوال ہے، ہمارے نزدیک، اور صرف ہمارے نزدیک، اور خلفائے راشدین گی ہیں، جمہور اہل سنت کے نزدیک بلاشبہ ان کی خلافت اور خلفائے راشدین گی جو خلافت دونوں ایک معیار کی نہیں تھی، بلکہ دونوں میں فرق تھا، لیکن اس فرق کی جو تشریح مولانا مودودی صاحب نے فرمائی ہے، وہ نہ معقول ہے، نہ متند طریقے ہے ثابت ہے اور نہ اہل سنت کے عقائد ہے میل کھاتی ہے۔ مولانا مودودی صاحب نے حالات کے اس تغیر کی جو تشریح کی ہے، اس سے ذہن میں نقشہ کچھاس طرح بنتا ہے مالات کے اس تغیر کی جو تشریح کی ہے، اس سے ذہن میں نقشہ کچھاس طرح بنتا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت کے بعد یک بیک حالات بالکل بلیث کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت کے بعد یک بیک حالات بالکل بلیث سنجالتے ہی اس میں ملوکیت کی تمام خرابیاں بیدا ہوگئیں، تقوی کے فورا بعد فسق سنجالتے ہی اس میں ملوکیت کی تمام خرابیاں بیدا ہوگئیں، تقوی کے فورا بعد فسق حکمراں ہوگیا، اور جو معاشرہ خلافت راشدہ کے عہد میں تاریخ کا یا کیزہ ترین معاشرہ تھا، اور اس معاشرے میں حضرت معاویۃ کے عہد میں نفسانیت کی تمام پستیاں جمع ہوگئیں۔ ۴ مھ تک خلافت کی طرف سے علانیہ قانون شمنی کا تصور نہ ہوسکتا تھا، اور اس ھیں وشوت ستانی میں قانون شمنی کا تصور نہ ہوسکتا تھا، اور اس ھیں قانون شمنی کا تصور نہ ہوسکتا تھا، اور اس ھیں قانون شمنی کا تصور نہ ہوسکتا تھا، اور اس ھیں قانون شمنی کا تصور نہ ہوسکتا تھا، اور اس ھیں قانون شمنی نہیں خورت ستانی

کا خیال کسی کو ند آتا تھا، اہم ہے ہیں اسے شیرِ مادر سجھ لیا گیا، ہم ہے تک کا فروں کو بھی سب وشتم نہ کیا جاتا تھا، اور یہاں جلیل القدر صحابہ پر سب وشتم کی بو چھاڑ ہونے گئی، پہلے مالِ غنیمت میں خورد بُرد کا شبہ بھی نہیں کیا جاسکتا تھا اور ایک ہی وہ سال میں اب با قاعدہ اس خیانت کے لئے اُحکام جاری ہونے گئے، پہلے کسی کی مجال نہ تھی کہ وہ اپنے اقتدار کے سہارے لوگوں پر ظلم وستم کر سکے، اور اب بیظلم وستم خود مرکز کی پالیسی قرار پاگئی، پہلے عوام کی غیرت اور حکام کی خداری کا عالم بیتھا کہ معمولی سے معمولی تو وی بے آدی خلیفہ کا گریبان تھام سکتا تھا اور اب ایک ہی سال کے فرق سے لوگوں کی بے غیرتی اور حاکم کی خداری کا عالم پر تھا کہ معمولی سے معمولی غیرتی اور وائی جو تی خیرتی اور حاکم کے جر و تشدد کا بیا جال ہوگیا کہ ضمیروں پر قفل چڑھ گئے اور کوڑے حق غیرتی اور حاکم کے جر و تشدد کا بیا جال ہوگیا کہ ضمیروں پر قفل چڑھ گئے اور کوڑے حق گوئی کا انعام بن گئے۔ غرضیکہ ہم ھے کے ختم ہوتے ہی شخصی مفادات پر مبنی سیاست کا وہ بازارگرم ہوگیا جو آج بیسیویں صدی میں ہمیں نظر آتا ہے۔

یہ صورت حال نہ صرف یہ کہ حالات کی اس تدریج کے خلاف ہے جوعموماً تاریخ میں کارفر ما ہوا کرتی ہے، بلکہ اگر اس صورت حال کوتشلیم کرلیا جائے تو ''شہ اللذین یلونھم ٹیم اللذین یلونھم'' کے ارشادِ نبوی کا کوئی مطلب نہیں رہتا۔

لبندا خلافت راشدہ اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے عبیر حکومت میں فرق تو بے شک تھا، لیکہ اس فرق کی بہترین تشریح وہ ہے جومشہور صحابی حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ تعالی عنہ نے بیان فرمائی ہے۔

حضرت عدى بن حاتم خصرت على كے سرگرم حاميوں ميں سے تھے، صفين وغيرہ كى جنگوں ميں انہوں نے كھل كر حضرت على كا ساتھ ديا اور حضرت معاوية كے زمانے ميں بھى وہ اپنے اس موقف پر مضبوطى سے قائم رہے، ايك مرتبہ حضرت معاوية نے ان سے بوچھا كە: "بمارے عبد حكومت كے بارے ميں تمہارا خيال ہے، وہ كيسا نے ان سے دو كيسا كے: "اگر بچ كبيں تو تمہارا خوف ہے اور جھوك كبيں تو تمہارا خوف ہے اور جھوك كبيں تو اللّٰہ كا، حضرت معاوية نے فرمايا: "ميں تمہيں قسم دينا بول، بچ بچ بيان كرو۔" اللّٰہ كا، حضرت عدى نے ارشاد فرمايا: "

حضرت معاوبيّ ١٩٤١ اور تاريخي حقائق

عمدل زمانکم هذا جور زمان قد مضی، و جور زمانکم هذا عدل زمان ما یأتی. (۱)

ترجمہ:- تہہارے زمانے کا انصاف پہلے زمانے کا ظلم تھا، اور تمہارے زمانے کاظلم آئندہ زمانے کا انصاف ہوگا۔

حفرت عدیؓ کے اس جامع جملے کا مطلب ہی ہیہ ہے کہ حضرات خلفائے راشدینؓ احتیاط وتقویؓ اوراحساس ذمہ داری کے جس معیارِ بلندیرِ فائز تھے، بعد میں وہ معیار باقی نہیں رہا۔ خلفائے راشدینٌ عزیمت پر عامل تھے اور حضرت معاویہؓ نے رُخصتوں میں توسع ہے کام لیا، وہ حضرات اپنی عمومی زندگی میں تقوی اور احتیاط پرعمل کرتے تھے اور حضرت معاویہ مباحات کی حد تک خلاف احتیاط باتوں کو بھی گوارا کر لیتے تھے، مثلاً خلفائے راشدینؓ نے عزیمت ادر احتیاط برعمل کرتے ہوئے اپنے بیٹوں کو ولی عہد نہیں بنایا، باوجود بکہ ان کے صاحبزادوں میں خلافت کی شرائط پائی حاتی تھیں، اس کے برخلاف حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے رُخصت برعمل کرتے ا ہوئے بیٹے کو ولی عہد بنادیا۔ خلفائے راشدینؓ نے عزیمت اور احتیاط کے تحت اپنا طرز معیشت نہایت فقیرانه بنایا ہوا تھا مگر حضرت معاویہ ؓ نے رُخصت و ایاحت برعمل کیا اور ان کے مقابلے میں نسبتا فراخی عیش اختیار فرمائی (۲۰ خلفائے راشدین ﷺ کے احساس ذمہ داری کا عالم یہ تھا کہ وہ عوام کے ایک ایک فرد کی خبر گیری اس کے گھر جاجا کر کیا کرتے تھے، اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بارے میں ایس کوئی بات مروی نہیں ہے، خلفائے راشد سؓ کی إصابت رائے اورصحت اجتہاد کا عالم بہ تھا کہ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ و کلم نے اپنے اِنتاع کے ساتھ ان کے اِنتاع کا حکم فرمایا، کیکن حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے بارے میں جمہور اُمت کا عقیدہ یہ ہے کہ

<sup>(</sup>١) اليعقوبي ع:٢ ص:٣٣٣، دار صادر بيروت ١٣٧٩هـ

<sup>(</sup>۲) گر بیفراخی عیش بھی آج کل کے حکمرانوں کی می عیش کوشی ندتھی، یونس بن میسرہ کہتے ہیں کہ: میں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو دمشق کے بازاروں میں اس حالت میں چلتے دیکھا ہے کہ انہوں نے پیوندنگی ہوئی قبیص پہنی ہوئی تھی۔ (البدایہ والنبایہ ج:۸ ص:۱۳۳)

اور تاریخی حقائق

104

حضرت معاوييّ

ان سے متعدّد اجتہادی غلطیاں سرز د ہوئیں۔

اسی قسم کی چیزیں تھیں جن کے بارے میں حضرت عدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ:-

تمہارے زمانے کا انصاف پہلے زمانے کاظلم تھا۔

عقائد کے علاء و اُئمہ نے بھی خلفائے راشدینؓ اور حصرت معاویہؓ کے عہدِ خلافت میں یہی فرق بیان فرمایا ہے، علامہ عبدالعزیز فرہاری رحمۃ الله علیہ جوعلم عقائد کے مشہور محقق عالم ہیں، تحریر فرماتے ہیں:-

قلت لأهل الخير مراتب بعضها فوق بعض وكل مرتبة منها يكون محل قدح بالنسبة إلى التى فوقها .... ولذا قبل حسنات الأبرار سيئات المقربين وفسر بعض الكبراء قوله عليه السلام: إنى لأستغفر الله فى اليوم أكشر من سبعين مرة، بأنه كان دائم الترقى وكلما كان يترقى إلى مرتبة استغفر عن المرتبة التى قبلها وإذا تقرر ذلك فنقول كان الخلفاء الراشدون لم يتوسعوا فى المباحات وكان سيرتهم سيرة النبى صلى الله عليه وسلم فى الصبر على ضيق العيش والجهد .... وأما معاوية فهو إن لم يرتكب منكرًا لكنه توسع فى المباحات ولم يكن فى درجة الخلفاء الراشدين فى أداء حقوق الخلافة لكن عدم المساواة بهم لا يوجب قدحا فيه. (1)

ت میں معلم مساور مہم میں ہو بب سات سیا۔ ترجمہ: - اہلِ خیر کے مختلف مراتب ہوتے ہیں، جن میں سے بعض دُوسرے بعض سے بلند ہوتے ہیں، اور ان میں سے ہر مرتبہ اپنے سے بلند مرتبے کے اعتبار سے قابلِ اعتراض ہوتا ہے سے مقولہ مشہور ہے کہ: ''نیک لوگوں کی حسنات مقرّب

<sup>(1)</sup> النبواس على شوح العقائد ص:٥١٠، مطيح روز يازار، امرآسر ١٣١٨، ص

لوگوں کی بُرائیاں ہوتی ہیں' اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وہلم سے جو بیدارشاد مروی ہے کہ: ''میں دن میں ستر سے زیادہ دفعہ اللہ جو بیدارشاد مروی ہے کہ: ''میں دن میں ستر سے زیادہ دفعہ اللہ فی سے مغفرت طلب کرتا ہوں' اس کی تشریح بعض اکابر نے اس ظرح فرمائی ہے کہ آپ کے درجات میں ہر آن ترقی ہوتی رہتی تھی، اور آپ جب بھی ترقی کا کوئی اگلا درجہ حاصل کرتے تو بچھلے درجے سے اِستعفار فرماتے تھے، جب بیہ بات طے ہوگئ تو ہم میہ کہتے ہیں کہ خلفائے راشد ین نے مباحات میں توسع سے کام نہیں لیا تھا اور شکی عیش ان کی سیرت آخضرت صلی اللہ علیہ وہلم کے مشابہ تھی .... رہ حضرت معاویہ سو انہوں نے اگر چہ کسی مکر (کھلے گناہ) کا درخوق ضلافت کی ادائیگی میں وہ خلفائے راشدین کے درجے اور حقوق خلافت کی ادائیگی میں وہ خلفائے راشدین کے درجے میں نہیں سے ہیکن ان کی برابری نہ کرسکنا ان کے لئے کسی قدر کیا موجب نہیں ہے۔

غرضیکہ اگر اکابر صحابہ کرامؓ کو حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عہدِ خلافت میں کچھ خرابیاں نظر آئی تھیں تو وہ خلفائے راشدینؓ کی نسبت سے تھیں، ظاہر ہے کہ جو حضرات ابوبکر وعمر اور عثمان وعلی رضی اللہ عنہم کا انداز حکومت دیکھے چکے تھے، انہیں حضرت معاویہؓ کے عہدِ حکومت میں خامیاں نظر آئیں تو پچھ بعید نہیں ہے، لیکن اس سے اس بات کا کوئی جواز نہیں نکاتا کہ ساڑھے تیرہ سو برس کے بعد کوئی شخص بعض صحابہ کرامؓ کے اس تاکر کو بنیاد بناکر حضرت معاویہؓ کے عہدِ حکومت میں آج کی گندی سیاست کے تمام مظاہرے تلاش کرنے شروع کردے اور تحقیق کے بغیران پر جھوٹ، خیات، رشوت، اخلاقی پستی، ظلم و جور، بے حمیتی اور سیاس بازی گری کے وہ تمام الزامات عائد کر ڈالے جو آج سیاست دانوں میں نظر آ تے ہیں۔

واقعہ یہ ہے کہ خلافت راشدہ کی نسبت سے ان کے عہد حکومت میں فرق

ضرور تھا، کیکن یہ فرق فتق و معصیت اور ظلم و جور کی حد تک نہیں پہنچا تھا، ان کی حکومت، حکومتِ عادلہ ہی تھی، حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ جیسے جلیل القدر صحابی ارشاد فرماتے ہیں:-

ما رأيت أحدًا بعد عثمان أقضى بحق من صاحب هذا الباب يعني معاوية. (١)

ترجمہ: - میں نے عثانؓ کے بعد کوئی شخص اس صاحبِ مکان لیمیٰ معاویةؓ سے زیادہ حق کا فیصلہ کرنے والانہیں دیکھا۔

امام الوبكر الرمِّ نے اپنی سند سے الو ہریرہ المكتب كا قول نقل كیا ہے كہ ہم مشہور محدث إمام اعمش كے پاس بیٹے ہوئے تھے، حضرت عمر بن عبدالعزیز كے عدل وانصاف كا ذكر چل فكا تو إمام اعمش نے فرمایا كہ: '' (تم عمر بن عبدالعزیز كے انصاف ير حيران ہو) اگر معاوية كا عبد حكومت پاليت تو تمہارا كيا حال ہوتا؟'' لوگوں نے يوچھا: ''كيا ان كے علم كے اعتبار ہے؟'' إمام اعمش نے جواب دیا: ''نہیں، خداكی قتم! ان كے عدل و انصاف كے اعتبار ہے۔'' اور حضرت قادہ، حضرت مجاہد اور حضرت ابواسحات سبين جي جليل القدر تابعين اپنے زمانے كے لوگوں سے خطاب مركے فرماتے ہیں كہ: ''اگرتم حضرت معاوية كا عبد پاليتے تو يہ كہنے پر مجبور ہوتے كہ كر كے فرماتے ہیں كہ: ''اگرتم حضرت معاوية كا عبد پاليتے تو يہ كہنے پر مجبور ہوتے كہ عرمہدى (ہدایت یافتہ) ہیں ۔' اور كيوں نہ ہو؟ خود آنخضرت صلى اللہ عليہ وسلم نے يہ مبدى (ہدایت یافتہ) ہیں ۔' اور كيوں نہ ہو؟ خود آنخضرت صلى اللہ عليہ وسلم نے حضرت معاوية كے حق میں ہے دُعا فرمائى تھى كہ:۔

اللُّهم اجعله هاديًا مهديًا واهد به. (\*)

ترجمہ: - اے اللہ! ان کو ہادی اور ہدایت یافتہ بنا اور ان کے ذریعے لوگول کو ہدایت دے\_

یہاں بیاعتراض کیا جاسکتا ہے کہ آمخضرت صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ:

<sup>(</sup>١) البدايية والنهاييه ج١٨ ص:١٣٣

<sup>(</sup>۳۶۲) منهاج السنة ج:۳ ص:۱۸۵، بولاق،مصر ۳۲۲اهه

<sup>(</sup>۴) تبویب منداحمه (الفتح الربانی) ج:۳۲ ص:۳۵۶\_

''میرے بعد خلافت تمیں سال تک رہے گی اور اس کے بعد کاٹ کھانے والی ملوکیت آجائے گی'' بیتمیں سال حضرت حسنؓ کے عہدِ خلافت پرختم ہوجاتے ہیں اور اس کے بعد حضرت معاویہؓ کا عہدِ حکومت شروع ہوتا ہے۔

اس اعتراض کے جواب میں بعض علماء نے اس حدیث کی سند پر تقید کرکے اسے غیرضجے قرار دیا ہے، چنانچہ قاضی ابو بکر ابن عربی فرماتے ہیں کہ: "ھلذا حدیث لا یصح" (پیرحدیث صحیح نہیں ہے)۔(۱)

اور بعض وُوسرے علماء نے فر مایا ہے کہ بید حدیث مجمل ہے اور اس میں تمیں سال کے بعد ایک عمومی حکم بیان فر مایا گیا ہے، ہر ہر فر دکی تفصیلات بیان نہیں کی گئیں، یہی وجہ ہے کہ حضرت عمر بن عبد العزیز کا عہد حکومت اس سے با تفاق مشتیٰ ہے، علامہ ابنِ حجر بیتی فر ماتے ہیں کہ ایک وُوسری حدیث میں اس کی تفصیل آئی ہے اور اس سے حضرت معاویہ ہے عہد حکومت کی صحیح حیثیت واضح ہوتی ہے۔

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:-

> أوّل هاذا الأمر نبوة ورحمة ثم يكون خلافة ورحمة ثم يكون ملكًا ورحمة ثم يكون إمارة ورحمة ثم يتكادمون

عليها تكادم الحمير.

علامدائن جُرِّفرماتے ہیں کہ: ''در جالہ ثقات'' (اس کے تمام راوی ثقہ ہیں)، اس حدیث میں واضح کردیا گیا ہے کہ خلافت راشدہ ختم ہونے کے بعد جو حکومت آئے گی وہ بھی''ملوکیت و رحمت'' ہوگی، علامدائنِ جَرِیتی ؓ اس کی مزید تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:-

> بلاشبہ حضرت معاویہؓ کے عہدِ خلافت میں بہت ہے ایسے أمور واقع ہوئے جوخلفائے راشدینؓ کے عہد میں مانوس نہیں تھے اور

<sup>(1)</sup> العواصم من القواصم ص:١٠١\_

 <sup>(</sup>٢) تطهير الجنان على هامش الصواعق المحرقة ص: ٣١٠

ان ہی اُمور پرمشتمل ہونے کی وجہ ہے ان کی خلافت کو "ملک عاض" ( كاشنے والى ملوكيت ) تعبير كيا گيا، اگر چه حضرت معاویہ این اجتہاد کی وجہ سے ماجور ہی ہیں، اس لئے کہ سیج حدیث میں آیا ہے کہ مجتبد اگر حق پر ہوتو اسے دو اُجر ملتے ہیں اور اگر غلطی پر ہو تو اسے ایک أجر ملتا ہے، اور حضرت معاویۃ بلاشیہ مجتبد تھے للندا اگر ان سے اجتہاد میں غلطی ہوئی تب بھی انہیں تواب ملا، اور یہ بات ان کے حق میں قابل اعتراض نہیں ہے، لیکن ان کی حکومت کو جو ان اجتہادی غلطیوں برمشمل تھی '' عاض'' ہی کہا گیا .... (پھر مجم طبرانی کی مذکورہ روایت بیان کرنے کے بعد لکھتے ہیں) ..... خلافت کے بعد جس ملوکیت کا ذکر''طبرانی'' کی حدیث میں کیا گیا ہے، اس سے مراد حضرت معاویة کی حکومت ہے اور آمخضرت صلی الله علیه وسلم نے اسے ''رحمت'' قرار دیا ہے، لہٰذا ان کی حکومت میں ایک اعتبار ہے ملک عضوض کی شان ہے اور ایک اعتبار سے رحمت کی، لیکن خارجی واقعات کے اعتبار سے یہ بات ظاہر ہے کہ حضرت معاویہؓ کے عہدِ حکومت میں رحمت کی شان زیادہ ظاہر ہے اور ان کے بعد والے لوگوں میں ملک عضوض کی۔ <sup>(1)</sup> ا بني ايك اور كتاب مين علامه ابن حجر ميتميٌّ رقم طراز مين:-حضرت سفینہ سے جو مروی ہے کہ حضرت معاویہ پہلے بادشاہ ہیں، اس سے بیروہم نہ کیا جائے کہ حضرت معاویہؓ کی خلافت صحیح نہ تھی، اس لئے کہ ان کی مرادیہ ہے کہ اگر چہ ان کی خلافت صحیح تھی لیکن اس پر ملوکیت کی مشابہت غالب آ گئی تھی ، اس لئے کہ وہ بہت سے معاملات میں خلائے راشد س کے طریقوں سے

<sup>(</sup>١) تطهير الجنان على هامش الصواعق المحوقة ص:٣١ـ

نضرت معاويةً

نکل گئی تھی ۔للبذا خلافت کی بات اس لئے صحیح ہے کہ حضرت حسنٌ کی دست پر داری اور اہل حل وعقد کے اتفاق کے بعد حضرت معاویہؓ کی خلافت حق اور صحیح تھی اور ملوکیت کی بات اس کئے ذرست ہے کہ ان کے عہدِ حکومت میں کچھ ایسے اُمور واقع ہوئے جن کا منشاء غلط اجتہاد تھا، جس کی بنیاد پر مجتهد تو گناہگار تو نہیں ہوتالیکن اس کا رُتبہ ان لوگوں سے بہرحال گھٹ جا تا ہے جن کے اجتہادات صحیح اور واقعے کے مطابق ہوں اور پہ حضرات خلفائے راشدین اور حضرت حسن رضی الله عنهم تھے، لاہذا جو شخص حضرت معاویة کے عبد حکومت بر ملوکیت کے لفظ کا اطلاق کرتا ہے اس کی مراد ہے ہوتی ہے کہ ان کی حکومت میں مذکورہ اجتہادات واقع ہوئے اور جوشخص اسے خلافت قرار ویتا ہے اس کی مراد یہ ہوتی ہے کہ حضرت حسنؑ کی دست برداری اور اہل حل وعقد کے اتفاق کے بعد وہ خلیفہ برحق اور واجب الاطاعت تھے اوراطاعت کے لحاظ ہے لوگوں پر ان کے وہی حقوق تھے جو ان ہے پہلے خلفائے راشدینؓ کو حاصل تھے۔لیکن پیہ بات ان کے بعد آنے والے لوگوں کے بارے میں نہیں کہی حاسکتی ای لئے کہ وہ اجتہاد کے اہل نہیں تھے بلکہ ان میں ہے بعض تو کھلے عاصی اور فاسق تھے اور انہیں کسی بھی امتیار سے خلفاء میں شار نہیں کیا حاسکتا، بلکہ وہ ملوک کی فیرست ہی میں آتے ہیں۔<sup>(۱)</sup>

اس بوری بحث سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ حضرت معاویۃ اور خلفائے راشدین کے عہدِ حکومت میں فرق تو بے شک تھا، حضرت معاویۃ کی حکومت اس معیار کی نہیں تھی جو خلفائے راشدین کو حاصل تھا، لیکن جمہور اُمت کے نزدیک بیہ فرق اتنا بڑا نہیں تھا کہ ایک طرف تقوی ہواور دُوسری طرف فسق و فجوریا ایک طرف عدل ہو

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة ص:١٣١، ميمينة، مصر٣٢٠ اصر

اور دُوسری طرف ظلم و جور، بلکه یه فرق عزیمت و رُخصت کا، تقوی اور مباحات کا، احتیاط اور توسع کا اور اصابت رائے اور قصور اجتباد کا فرق تھا۔ جن اوگوں نے اس فرق کا لحاظ کیا، انہوں نے ان کی حکومت کو'' ملوکیت'' کا نام دے دیا، اور جن لوگوں نے یہ دیکھا کہ یہ فرق فسق و فجور کی حد تک نہیں پہنچا تھا، انہوں نے اسے''خلافت'' بی قرار دیا، علامہ این تیمیہ نے بالکل صحیح فرمایا کہ:۔

فلم یکن من ملوک المسلمین ملک خیر من معاویة ولا کان الناس فی زمان ملک من الملوک خیراً منهم فی زمان ملک من الملوک خیراً منهم فی زمن معاویة إذا نسب أیامه إلی أیام من بعده و أما إذا نسبت إلی أیام أبی بکر و عمر ظهر التفاضل. (۱) ترجمہ: -مسلمان بادشاموں میں ہے کوئی حضرت معاویۃ ہے بہتر نبیں موا۔ اور اگر ان کے زمانے کا مقابلہ بعد کے زمانوں سے کیا جائے تو عوام کی بادشاہ کے زمانے میں اسے بہتر نبیں رہے جتنے حضرت معاویۃ کے زمانے میں، ہاں! اگر ان کے زمانے کا مقابلہ ابو بکر وعمر سے کیا جائے تو فضیات کا فرق ظاہر ہوجائے گا۔ مقابلہ ابو بکر وعقائد و کلام کے ان بزرگوں نے بیان فرمایا ہے، تاریخی تدریج بہ فرق جوعقائد و کلام کے ان بزرگوں نے بیان فرمایا ہے، تاریخی تدریج

یہ فرق جو عقائد و کلام کے ان ہزرلوں نے بیان فرمایا ہے، تاریخی مدرج کے مطابق بھی ہے، اہلِ سنت کے عقائد کو بھی اس سے تقیس نہیں لگتی، تاری سے ثابت بھی ہے اور صحابہ کرام گئے شایانِ شان بھی۔ اس کے برخلاف مولانا مودودی صاحب نے جو فرق بیان فرمایا ہے وہ کسی بھی اعتبار سے قابلِ قبول نہیں ہے۔

خلافت راشدہ اور ملوکیت کے درمیان کیا فرق ہے؟ اور کیا کس ایس حکومت عادلہ کا وجود ممکن ہے جو خلافت راشدہ تو نہ ہولیکن اسے شریعت اسلام کے دائر سے باہر بھی نہ کہا جاسکے؟ اس موضوع پر شاہ اساعیل شہید رحمة الله علیہ نے اپنی مشہور کتاب ''منصب امامت' میں تفصیل کے ساتھ بحث کی ہے، اس بحث سے مختلف حکومتوں کے مدارج بھی معلوم ہوجاتے ہیں، ان کا شرعی حکم بھی واضح ہوجاتا ہے اور

<sup>(</sup>۱) منهاج النة ج:۳ ص:۱۸۵\_

یہ بھی پیتہ چل جاتا ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عند کی حکومت کی صحیح حیثیت کیا تھی؟ اور اس میں اور خلافت ِ راشدہ میں کیا فرق تھا؟ بیہ بحث ہم حضرت شاہ صاحبٌ ہی کے الفاظ میں بعین نقل کرتے ہیں:-

جس وقت ایباشخص (یعنی خلیفهٔ راشد) منصب خلافت کو پینچتا ہے تو ابواب سیاست میں محض خدا کے بندوں کی اصلاح اور نابت رسول الله کے حقوق کی ادائیگی میں مشغول رہتا ہے، اپنے نفع سے حصول کی آرزو اس کے دِل میں نہیں گزرتی اور نہ کسی کے ضرر کا غیار اس کے دامن تک پہنچنا ہے، اور اطاعت ِ ربانی میں ہوائے نفس کی مشار کت کو شرک جانتا ہے اور کسی مقصد کا حصول سوائے رضائے حق کے اینے ول کی خالص منزل کے لئے جنس کثافت خیال کرتا ہے، اسے بندگان خداکی تربیت کے سوا نہ کچھ ظاہر میں مطلوب ہے اور نہ باطن میں مرغوب ہے، جو بات قوانین ساست ایمانی ہے انحاف کا باعث اور آئین ساست سلطانی کی طرف میلان کا سب ہوگ، اس سے ہرگز وټوع پذیر نه ہوگی ....لیکن إمام حکمی بهت ہے مقتضیات ِنفسانیه ے بالکل یاک نہیں رہ سکتا اور نہ ہی علائق ماسوی اللہ سے رُی ہوسکتا ہے، اسی بناء پر مال و منال اور جاہ و حلال کے حصول اور اخوان و اقران پر فوقیت، امصار و بلدان بر تسلط کی آرزو اور دوستوں اور قرابت داروں کی یاسداری، مخالفین و اعداء کی بدخوای اور لذات جسمانیه اور مرغوبات نفسانیه کے حصول کا خیال اس کے ول میں جاگزین ہوتا ہے، بلکہ اُمور ندکورہ کوطلب کرتا اور سیاست کواینے مقاصد کے حصول کا ذریعہ بناتا ہے اور طریق حکومت کو حکمت عملی کے ذریعہ اپنی دِلی آرزوتک پہنچا تا ہے، پس یمی ساست سلطانی ہے .... اور یمی مذکورہ لذات جسمانیہ کا

حصول جس وقت سیاست ایمانی سے مخلوط ہوجاتا ہے، ای وقت خلافت راشدہ مخفی اور سیاست سلطانی برملا ہوجاتی ہے اور لذات نفسانیہ کی طلب بحسب اختلاف اشخاص متفاوت ہوتی ہے، یہ ہوئی و ہوں بعض اشخاص پر اس قدر غالب ہوجاتی ہے کہ انہیں دین وایمان کے دائرے سے خارج کردیتی ہے، اور بعض پر اس قدر کہ فت و فجور کی حد تک پہنچادیتی ہے، اور بعض کو یہاں تک نقصان دیتی ہے کہ بوالہوسانِ آرام طلب کی لڑی میں منسلک کردیتی ہے۔

اس ہوٹی و ہوس کا اختلاط بھی سیاست ِ ایمانی کے ساتھ جار مراتب پر خیال کرنا چاہئے:-

اقل:- باوجود ظواہر شریعت کی یاسداری کے طالبِ لذاتِ نفسانی ہوتا ہے، یعنی ظاہرِ شریعت کو ہاتھ سے نہیں جانے دیتا اور نہ ہی فسق و فجور اور جور و تعدی کی راہ لیتا ہے، کیکن اینے نفس کی راحت رسانی میں اس قدر کوشاں رہتا ہے کہ ظاہراً شریعت اے مباحات سے شار کرے، ہم اسے سلطنت عادلہ کہتے ہیں۔ ------دُوسرا: - نفسانی لذّات کی طلب اور جسمانی راحت کی خواہش اس قدر غلبہ کرتی ہے کہ مھی مجھی لذات کے حصول میں دائر ہ شرع سے باہر ہوجاتا ہے اور ظالمان بے باک اور فاسقان سفاک کی راہ تک جا پہنچتا ہے اور پھراس پر پشیمان نہیں ہوتا اور نہ اس ہے توبه كرتا ب،اے سلطنت جابرہ كہا جائے گا۔ تیسرا: -نفس کی پیروی اس قدر غالب آ جاتی ہے کہ زمانے بھر کا فاس وعیاش ہوجاتا ہے، جبر وتکبر کی داد دیتا،ظلم وتعدی کی بنیاد ڈالتا اورعیش کے فکر میں ہمت صَر ف کرتا ہے اور مراتب تفرج کو کمال تک پہنچا تا اورفسق و فجور، تعدی و جور کےطریقوں کوملت و

سنت کے شواہد کے مقابلے میں فراہم کرتا ہے اور اسے اپنے ہنر وکمال سے مجھتا ہے، ہم اسے سلطنت ضالہ کہتے ہیں۔
چہارم: - اپنے ساختہ و پرداختہ قوانین کوشرع متین پر ترجیح دے اور سنت و ملت کے طریقے کی اہانت کرے، اور رَدٌ و قدح اور اعتراض و استہزاء کے ساتھ اس سے پیش آئے، اور آپ آئین کے محان و منافع شار کرتا رہے اور شریعت کوعوام فریب باتوں کی مانند محض ہرزہ گردی اور بیبودہ سرائی میں سے سمجھے اور ملک مانند محض ہرزہ گردی اور سنت سیّد الانام علیہ الصلوۃ والسلام کو العلام کے اُحکام اور سنت سیّد الانام علیہ الصلوۃ والسلام کو زندقہ کی بنیادر کے، اسے ہم سلطنت کفر کہیں گے۔ (۱)

اس کے بعد حضرت شاہ صاحبؓ نے ''سلطنتِ عادلہ'' کی بھی دوتشمیں بیان فرمائی ہیں، ایک''سلطنتِ کاملہ'' اور دُوسرے''سلطنتِ ناقصہ' جس کا خلاصہ یہ ہے کہ جو سلطانِ عادل اللہ کے خوف سے ظاہر شریعت کی پاسداری کرے وہ سلطانِ کامل ہے، اور جومخلوق کے خوف سے کرے وہ سلطانِ ناقص، اس کے بعد شاہ صاحبؓ تحریفر ماتے ہیں:۔

ملطانِ کامل محمی خلیفہ راشد ہے، یعنی اگر چہ خلافت راشدہ تک خبیں پنجا اکین خلافت راشدہ کے عمدہ آ خار بعض ظواہر شریعت کی خدمت صدق و إخلاص ہے اس سے صادر ہوں، پس اگر کسی وقت سلطانِ کامل تخت سلطنت پر متمکن ہواور اس وقت امام حق کا بھی وجود ہو جو خلافت کی لیافت رکھتا ہے تو مناسب ہے کہ امام حق منصب یامت پر قناعت کرے اور اپنی کوشش ہدایت و ارشاد کی طرف مبذول کرے اور سلطان کے ساتھ اُمور سیاست میں دست وگر یبال نہ ہواور رعایا اور اشکر کو جنگ و جدال کے بیا

<sup>(1)</sup> منصب إمامت،مترجمه: حكيم محمد حسين ماوي، ص: ٩٤ تا ٩٩، گياد ني بريس، لا بهور ١٩٣٩ء \_

کرنے میں بے سر و سامان نہ کرے، اگر چہ خلافت براشدہ کا منصب اعلی اس کے ہاتھ سے جارہا ہے، لیکن عباد اللہ کی خیرخواہی کے مدِنظراس امر کو گوارا کرلے اور راضی بقضا ہور ہے اور تمام مسلمانوں پراس کو تصدق کردے، جیسا کہ امام حسن رضی اللہ عنہ نے سلطانِ شام (امیر معاویہؓ) سے یہی طریقہ اختیار کیا اور مخالفت کا دروازہ نہ کھولا، اسی مصالحت کی بناء پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی تعریف کی اور فرمایا:۔

إن ابسى هذا سيّد لعل الله أن يصلح به بين فنتين عظيمتين من المسلمين.

(میرایہ بیٹا سیّد ہے، ہوسکتا ہے کہ مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں میں اس کے باعث اللہ تعالیٰ صلح کرادے۔)

اس حدیث سے ظاہر ہوا کہ سلطانِ کامل پر اُمت کا اجماع کرنا خدا اور رسول کے منشاء کے مطابق ہے اور اس کی اطاعت درگاہِ خداوندی میں مقبول ہے۔

تنكته دوم

سلطانِ کامل سلاطین اور خلفائے راشدین کے درمیان ایک برزخ کی طرح ہے، اگر لوگ دیگر سلاطین کو دیکھیں تو اس سلطانِ کامل کوخلیفیراشد تصور کریں، اور اگر خلفائے راشدین کا حال معلوم کریں تو اسے سلطانِ کامل مجھیں، چنانچہ سلطانِ شام (حضرت معاومہ ) نے فرمایا:-

لست فیکم مثل أبی بکر وعمو ولئکن سترون أمراء من بعدی. ( میں تم میں ابوبکڑ وعمڑ جیسا حکمران تو نہیں ہوں، کیکن میرے بعد عنقریب امیر دیکھوگے۔)

بناء بریں اس کی سلطنت کا زمانہ نبؤت اور خلافت راشدہ کے

ساتھ مشابہت رکھتا ہے، پس اس وجہ سے یہ کہہ سکتے ہیں کہ فلافت ِراشدہ کے زمانے کی ابتداء سے اس سلطنت کا ملہ کا زمانہ گزر جانے تک ترقی اسلام کا زمانہ ہے۔ (۱)

جمارے نزدیک خلافت اور ملوکیت کے باہمی فرق، ان کے مختلف مدارج، اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے عہدِ حکومت کی اس سے بہتر تشریح و توجیہ نہیں ہوسکتی۔

### ایک ضروری بات

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں کوئی گفتگو کرتے وقت دو باتیں ضرور یاد رکھنی جاہئیں، ایک تو یہ کہ ان کے خلاف ان کے زمانے ہی میں پروپیگنڈا بہت زیادہ کیا گیا، خود حضرت معاویہ ہے پوچھا گیا کہ آپ کو بڑھایا بہت جلد آگیا، اس کی کما وجہ ہے؟

تو آپ نے جواب دیا کہ:-

كيف لا ولا أزال أرئ رجسلًا من العرب قائمًا على رأسى يلقح لى كلامًا يلزمنى جوابه، فإن أصبت لم أحمد وإن أخطأت سارت بها البرود. (٢)

ترجمہ: - کیوں نہ ہو؟ ہر وقت عرب کا کوئی شخص میرے سر پر کھڑا رہتا ہے جو الی باتیں گھڑتا ہے جن کا جواب وینا لازم ہوجاتا ہے، اگر میں کوئی ضحیح کام کروں تو کوئی تعریف نہیں کرتا، اور اگر مجھ سے غلطی ہوجائے تو اسے اُونٹیاں (ساری وُنیا میں) لے اُڑتی ہیں۔

<sup>(</sup>۱) منصب إمامت: ترجمه مأخوذ از حكيم محمد حسن علوى أردو ترجمه منصب إمامت، كيلاني پريس، لا بور ۱۹۴۹ء \_

<sup>(</sup>٢) البدايه والنهايه خ: ٨ ص: ١٩٧٠\_

لہذا ان کے بارے میں تحقیق روایات کی ضرورت اوروں سے زیادہ ہے۔
وُوسری بات یہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں جو
پرو پیگنڈا کیا گیا ہے اسے بلاتحقیق وُرست مان لیا جائے تو صرف حضرت معاویہ بی کی
وُات مجروح نہیں ہوتی، بلکہ وُوسرے صحابہؓ پرطعن وَتشنیع کا بھی دروازہ کھل جاتا ہے،
چنانچہ تجربہ ہے کہ جولوگ حضرت معاویہؓ پر الزام عائد کرنے میں جری ہوجاتے ہیں،
ان کی زبان وُوسرے صحابہؓ کے خلاف اور زیادہ دراز ہوجاتی ہے، حضرت رہے بن نافع رحمہ اللہ نے کتنی ہی بات کہی تھی کہ:-

معاوية ستر لأصحاب محمد صلى الله عليه وسلم فإذا كشف الرجل الستر اجترأ على ما ورائه. ترجمه:- معاويةٌ أصحاب محمصلي الله عليه وَلَمْ كا ايك پرده بين،

جب کوئی شخص اس پردے کو کھول دے گا تو اس کے پیچھے کے لوگوں برای کی 5 کم تس بڑھ یہ مائیس گ

لوگوں پراس کی جراُ تیں بڑھ جا ئیں گ\_ '

اور اس لئے جب حضرت عبداللہ بن مبارک سے بوچھا گیا کہ حضرت معاویۃ افضل بیں یا حضرت عمر بن عبدالعزیر ؟ تو حضرت ابن مبارک نے فرمایا:تراب فی انف معاویة افضل من عمر بن عبدالعزیز .

ترجمہ:-معاویڈی ناک کی مٹی بھی عمر بن عبدالعزیزؓ سے بہتر ہے۔

اور ای لئے حضرت ابراہیم بن میسرہؓ کہتے ہیں کہ: ''میں نے بھی نہیں دیکھا کہ حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ نے کسی شخص کو مارا ہو، البتہ ایک ایسے شخص کو کوڑوں سے

مارا جس نے حضرت معاوییّه کو بُرا بھلا کہا تھا''۔ (۳)

وَاخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمُدُ لِللَّهِ رَبِّ الْعَلْمِيْنَ.

<sup>(</sup>۱) الخطيب: تاريخ بغداد جنا ص:۲۰۹

<sup>(</sup>٢ و٣) البدايه والنهايه خ: ٨ ص: ١٣٩\_

www.KitaboSunnat.com

حصيه دوم

# 

حضرت معاولیّ کے بارے میں احقر کے سابقہ مقالے پر ماہنامہ "ترجمان القرآن لاہور" میں ایک مفصل تقید شائع ہوئی تھی جو تیرہ ماہ تک جاری رہی، اس کے جواب میں احقر کا جومضمون ماہنامہ" البلاغ" ذی الحجہ ۱۳۹۱ھ کے شارے میں شائع ہوا وہ اس حصے میں پیشِ خدمت ہے۔

www.KitaboSunnat.com

#### بِسْمُ اللَّهِ ٱلدِّجْمَرِ الْآخِيم

اَللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمُواتِ وَالْأَرُضِ أَنْتَ تَحُكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيُمَا كَانُوُ ا فِيُهِ يَخْتَلَفُو نَ.

پھلے سال ہم نے جناب مولانا سیّد ابوالاعلیٰ صاحب مودودی کی کتاب ''خلافت وملوكيت' كے ايك جصے پر تبصرہ شائع كيا تھا، جو آٹھ فشطوں ميں مكمل ہوا۔ ہم نے اپنے مقالے کے شروع ہی میں یہ بات واضح کردی تھی کہ ان موضوعات پر بحث ومناظرے کو ہم پیندنہیں کرتے، لیکن چونکہ ہماری شامتِ اعمال ہے یہ بحث بهارے ملک میں چھڑگئی، إفراط وتفريط كے نظريوں نے ذہنوں كو بُرى طرح ألجهاديا، اور اس سليلے ميں ہم پر بھی سوالات كى بوچھاڑ شروع ہوئى، اس لئے ہم نے جابا كه خالص علمی انداز میں جمہور اہلِ سنت کا معتدل موقف دلاکل کے ساتھ بیان کردیا جائے تا کہ جو حضرات مسئلے کی علمی حقیقت سمجھنا جا ہیں، وہ ذہنی طور پر مطمئن ہوسکیں ۔ الله تعالیٰ کافضل وکرم ہے کہ ہمارے اس مقصد میں توقع سے زیادہ کامیابی ہوئی، ملک و بیرونِ ملک سے ہمارے یاس خطوط اور پیغامات کا تانتا بندھا رہا، بیسیوں غیرجانبدار حضرات نے بتایا کہ اس مقالے نے ان کے دِلوں کو مطمئن کیا اور شکوک و

شبهات کے بہت سے کا نے نکال دیے۔ اس بات پر ہم اللہ تعالی کا جتنا بھی شکر ادا کریں کم ہے۔

''داد'' کے ساتھ''بیراد'' بھی مصنف کا ہمیشہ سے مقدر رہی ہے، چنانچہ جن حفزات کو بیمقالد کسی وجہ سے پیند نہ آیا، انہوں نے بھی اے اپنی نرم گرم ہرطرح کی تقید سے نوازا۔ بات تقید سے آ گے سب و دشنام تک بھی پینی، اور انتہاء یہ کہ بعض جو شلے حضرات نے ہمیں ''سوشلٹ' تک قرار دیا، اور نہ جانے کیے کیے القابات دیے گئے۔ اس مقالے سے ہمارا مقصد صرف جمہور اہلِ سنت کے موقف کا مدل اظہار تھا، اس موضوع پر بحث و مناظرے کی فضا پیدا کرنا ہرگز مقصود نہ تھا۔ ہمارے پاس مقالے کی تائید اور تردید میں خطوط اور مضامین کا ایک انبار لگ گیا تھا، لیکن ہم نے اپنی عدیم الفرصتی کے باوجود ہر ایک کو انفرادی جواب دینا گوارا کیا، اور ان میں سے کوئی ایک خط بھی شائع نہیں کیا، تاکہ یہ مسئلہ صرف اپنی علمی حدود میں رہے اور اس نازک دور میں محافے جنگ نہ بن سکے۔

الیکن ابھی ہمارے مقالے کی صرف دوقسطیں ہی شائع ہوئی تھیں کہ مولانا سیّد ابوالاعلیٰ مودودی صاحب کے ماہنامہ رسالے''ترجمان القرآن'' میں جناب ملک غلام علی صاحب نے اس پر قبط وارمنصل تجرہ شروع کردیا، جومسلسل تیرہ مہینے جاری رہنے کے بعد چند ماہ پہلے ختم ہوا ہے۔

جیسا کہ ہم پہلے عرض کر چکے ہیں، ہمارا مقصد صرف اپ موقف کا مدلل اظہار تھا، اس لئے ہمارا ارادہ اس موضوع پر مزید کچھ لکھنے کا نہیں تھا، ہماری دُوسری زیادہ اہم مصروفیات بھی اس کی اجازت نہیں دہتی تھیں، لیکن احباب کا شدید اصرار ہے کہ ملک صاحب کے مضمون پر تبہرہ ضرور کیا جائے، ادھر ملک صاحب کے پورے مضمون کو پڑھنے کے بعد میں اس نتیج پر پہنچا کہ اس پر تبھرہ کرنے کے لئے زیادہ وقت صرف نبیں ہوگا، اس لئے بادِلِ ناخواستہ اس موضوع پر دوبارہ قلم اُٹھا رہا ہوں، اور ساتھ بی یہ بھی واضح کردینا چاہتا ہوں کہ بیاس موضوع پر 'البلاغ'' کی آخری تحریر ہوگی، اگر کوئی صاحب اس سے مطمئن ہوں تو اسے قبول فرمائیں، اور اگر مطمئن نہوں تو اسے مطمئن نہوں تو اسے دو اسے

کیکن شروع میں بید در دمندانہ اِلتجامیں چر کروں گا کہ اس نازک معاملے میں ذاتی جذبات اور جماعتی تعصبات کو درمیان سے ہٹا کر پوری تحقیقی غیر جانبداری سے کام لیا جائے، اور جو پچھ عرض کیا جارہا ہے اسے خالص اِفہام وتفہیم کے ماحول میں مختشہ یہ دیاغ کے ساتھ پڑھا جائے۔خدا شاہد ہے کہ ان گزارشات سے کی کی شخصے وق بین مقصود نہیں، نداس کے پیچھے بات کی بچج جرنے کا جذبہ کارفر ما ہے، جو

حفزات''البلاغ'' کو پابندی سے پڑھتے رہے ہیں وہ جانتے ہوں گے کہ ہم نے اپنی کسی غلطی کے اعتراف میں بھی تأمل نہیں کیا، بلکہ جبال اپنی بات نیچی کرنے میں دین کا کوئی فائدہ محسوس کیا ہے، وہال اپنا جائز حق بھی چھوڑ دیا۔

ہمارے پہلے مقالے کے پیچھے جذبہ صرف بیکار فرما تھا کہ صحابہ کرام رضوان الشعبہم اجمعین دِین کی پوری عمارت کی بنیاد ہیں، اس بنیاد کی ایک اینٹ بھی اگر اپنی جگہ سے ہلائی جائے تو پورا قصر ایمان متزلزل ہوسکتا ہے، لہذا ان حضرات کے بارے میں جو غلط فہمیاں پیدا ہوگئ ہیں انہیں دُور کرنے کی کوشش کی جائے۔ اس تحریر کا منشاء میں اس کے سوا کچھ نہیں ہے۔

## مجموعي تأثرات

میں جناب ملک غلام علی صاحب کا ممنون ہوں کہ انہوں نے اتنی تفصیل اور بسط کے ساتھ میرے مقالے پر تبصرہ فرمایا، کسی مسلمان کی کوئی بات اگر غلط محسوس ہوتو جذبۂ ایمان کا تقاضا یہی ہے کہ اسے اس پر متنبہ کرنے کی کوشش کی جائے، کیکن اس سلسلے میں چند باتیں عرض کرنی ہیں:-

ا- تقید کا مسلمہ اصول ہے ہے کہ جس شخص پر تقید کی جارہی ہو، پہلے اسے اپنی بات بوری کرنے کا موقع وینا چاہئے ، اس لئے کہ کسی کی بات کو انصاف کے ساتھ سی بیط اس سی بات کھل کر چکا ہو، ای اُصول کے ساتھ سی بین بالطاسی وقت کہا جاسکتا ہے جب وہ اپنی بات کھل کر چکا ہو، ای اُصول کے مطابق میں نے ملک صاحب کے مضمون پر اس وقت تک قلم نہیں اُٹھایا جب تک ان کی تیرہ قسطیں پوری نہیں ہوگئیں، لیکن ملک صاحب نے تقید کے اس اُصول کا مطلق خیال نہیں فرمایا، ابھی میرے مضمون کی آ ٹھ فسطوں میں سے صرف دو بی قسطیں منظرِ خیال نہیں فرمایا، ابھی میرے مضمون کی آ ٹھ فسطوں میں سے صرف دو بی قسطیں منظرِ بیا اُنہوں نے بیا اُنہوں نے جواب دہی شروع کردی ، اس کا نتیجہ ہے کہ انہوں نے بی ابتدائی اقساط میں مجھ پر بہت سے وہ اعتراضات کئے ہیں جن کا مفصل جواب میرے آئندہ مضامین میں آ گیا ہے ، اور اس کے بعد انہوں نے اس جواب سے کوئی تعرض نہیں فرمایا، نیز اگر وہ میرے مکمل مضامین پڑھ کر تنقید کھتے تو شاید اس فتم کے تعرض نہیں فرمایا، نیز اگر وہ میرے مکمل مضامین پڑھ کر تنقید کھتے تو شاید اس فتم

حضرت معاوييًّ الحلا اور تاريخي حقائق

الزامات عائد كرنے كى نوبت نه آتى، كه ميرا ميلان كى بھى درج ميں ناصبيت كى طرف ہے يا خود ان كے الفاظ ميں انكارِ صديث كى طرح ميں" انكارِ تاریخِ اسلام" كے كسى نے مسلك كے بناء ڈال رہا ہوں۔

اس طرزِ عمل کا ایک نقصان خود ملک صاحب نے ذاتی طور پر بیا تھایا ہے کہ جو مقالہ میں نے ڈیڑھ مینے میں لکھ دیا تھا، اس پر تقید کے لئے موصوف کو پورے تیرہ مہینے میں ملک کے اندر اسلام اور سوشلزم مہینے میں ملک کے اندر اسلام اور سوشلزم کا معرکہ اپنے شباب پر پہنچا ہوا تھا۔

الفاظ میں ہمتر تو یہ ہوتا ہے کہ خالف کی بات خودای کے الفاظ میں پوری کی پوری کی بات خودای کے الفاظ میں پوری کی پوری کی پوری نقل کی جائے ،لیکن اگر اختصار کے پیشِ نظراس کی تلخیص ضروری ہوتو کم از کم خلاصہ نکا لنے میں بیرعایت ضرور ہوئی چاہئے کہ اس کے استدلال کا کوئی اہم جز رہنے نہ پائے ، ملک صاحب نے ہر جگہ میری بات کا خلاصہ نکالا ہے ،مگر یہ خلاصہ بہت سے مقامات پر غیرمخاط اور بعض جگہ صراحة غلط ہے ۔

۳-جن حضرات کو میرے مقالے کے مندرجات سے اتفاق نہ ہوسکا، انہوں نے بھی اس بات کا اظہار بہرحال کیا ہے کہ میری تقید ایک خالص علمی انداز کی تقید تھی، جس میں طنز و تعریض اور ذاتی چھینے اُڑانے سے مکمل پر ہیز کیا گیا تھا، خود ملک صاحب نے بھی دلی زبان سے اس کا اعتراف فرمایا ہے، لیکن افسوس ہے کہ خود انہوں نے تنقید کا جو اُنداز اختیار فرمایا، وہ کسی طرح بھی ایک علمی بحث کے شایانِ شان نہیں تھا، میں نے عرض کیا تھا کہ میں جو بچھ کہہ رہا ہوں، افہام و تفہیم کے ماحول میں کہدرہا ہوں، افہام و تفہیم کے ماحول میں کہدرہا ہوں، لیکن انہوں نے براہِ راست مناظرے کے اس آئیج سے گفتگو شروع کردی جہاں مول میں کہدرہا خالف پر طعن و تشنیع کرنے ادر اس پر فقرے کئے اور چھینے اُڑانے کے بغیر کوئی بات نہیں ہوتی، اور جہاں صرف اس کو ہی نہیں، اس کے اکابر کو، اور جن مدارس میں اس نے تعلیم پائی ہے ان کو بھی مطعون کرنا زور بیان کے لئے ضروری سمجھا جاتا ہے۔

جہاں تک راقم الحروف کی ذات کا تعلق ہے، ملک صاحب اس پر جوطعن و تشنیع بھی فرمائمیں، مجھے ذاتی طور پر اس لئے کوئی اعتراض نہیں ہے کہ میں'', کم علم'' ہے لے کر'' بے عمل'' تک ہر خطاب کو اپنے حق میں ڈرست سمجھتا ہوں،لیکن ہم سب کو پیضرور سوچنا جاہئے کہ اس انداز گفتگو کے ساتھ اس اسلام کی کوئی اچھی نمائندگی نہیں کرسکیں گے جوفرعون کے سامنے بھی نرم بات کہنے کی تلقین کرتا ہے۔

اگر ملک صاحب بُرا نہ مانیں تو ایک خیرخواہانہ گز ارش اور ہے، اور وہ پیہ کہ اوّل تو علمی تنقیدوں میں طعن وتشنیع کا انداز فی نفسہ مناسب نہیں۔ دُوسرے اگر کسی زمانے میں اس کومشحس سمجھا جاتا ہوتو أب بيرطريقة سنجيده علمي حلقوں میں متروك ہو چکا ہے۔ اس دور میں طعن وتشنیع کے بارے میں عموماً تأثر پیے ہوتا ہے کہ اس کے ذریعے علمی دلائل کے خلا کو پُر کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ تیسرا اگریسی کوطنز وتعریض کا الیا ہی ذوق ہوتو کھر اِنشاء کی بیصنف تھوڑا سا ریاض جاہتی ہے، اس کی نزا کتوں پر قابو یانے کے لئے محنت کی ضرورت ہے، اور اس محنت کے بغیر انسان کو طنز اور جھنجھلاہٹ کا فرق سمجھ میں نہیں آتا۔ اس فن کا سب سے پہلاسبق یہ ہے کہ "طنز" جھنجھلا کر دانت بینے کانہیں، بلکہ تبسم زیر لب کے ساتھ چٹکی لینے کا نام ہے۔ اور جب میسبق ذہن نشین نہ ہوتو میہ گولی خود اپنے ہی اُوپر چل جاتی ہے۔

بہرکیف! جہاں تک ملک صاحب کی تعریضات کا تعلق ہے، ان کے جواب

میں تو صرف اتنا ہی عرض کرسکتا ہوں کہ ہے

تو دانی که مارا سر جنگ نیست وگرنه محال تخن تنگ نیست

آپ ہی اینی اداؤل پر ذراغور کر س ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی

البته ان کے صرف ان دلائل مرمخضر تبصرہ ان صفحات میں پیش کر رہا ہوں،

چوعلمی نوعیت کے ہیں، اور جو واقعات ذہنوں میں خلش پیدا کر سکتے ہیں۔



141

نضرت معاويةً

## بدعت كا إلزام

''قانون کی بالاتری کا خاتمہ'' کے عنوان سے مولانا مودودی صاحب نے

لھا ہے:-

ان بادشاہوں کی سیاست دین کے تابع نہ تھی، اس کے تقاضے وہ ہر جائز و ناجائز طریقے سے بورا کرتے تھے اور اس معاملے میں حلال وحرام کی تمیز روا نہ رکھتے تھے، مختلف خلفائے بنی اُمیہ کے عہد میں قانون کی پابندی کا کیا حال رہا، اسے ہم آگے کی حطور میں بیان کرتے ہیں۔

حضرت معاوية شح عهديين

یہ پالیسی حضرت معاویہ بی کے عہد سے شروع ہوگئی تھی، امام زہری کی روایت ہے کہ رسول الدُّصلی الله علیہ وسلم اور چاروں خلفائے راشدین کے عہد میں سنت بیتھی کہ نہ کافر مسلمان کا وارث ہوسکتا ہے، نہ مسلمان کا فرکا، حضرت معاویہ نے اپنے زمانہ حکومت میں مسلمانوں کا کافر کا وارث قرار دیا اور کافر کو مسلمان کا وارث قرار دیا اور کافر کو مسلمان کا وارث قرار نے آگر مسلمان کا وارث قرار نہ دیا، حضرت عمر بن عبدالعزیز نے آگر اس بدعت کوختم کیا۔

(خلافت وملکویت ص ۱۵۳۰) میں بے اس عبارت پر دواعتراض کئے تھے:۔

ا- مولانا مودودی صاحب نے خط کشیدہ جملے میں امام زہریؓ کی طرف یہ بات منسوب کی ہے کہ انہوں نے حضرت معاویۃ کے اس مسلک کو بدعت قرار دیا ہے، حالانکہ البدایہ والنہایہ میں (جس کے حوالے سے مولانا نے إمام زہریؓ کا بیمقولہ نقل فرمایا ہے) إمام زہریؓ کا اصل عربی جملہ یہ ہے کہ:-

راجع السُّنَة الأولى. راجع السُّنَة الأولى.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ع:٩ ص:٢٣٢، مطبعة السعادة..

ترجمہ:- حضرت عمر بن عبدالعزیزِ نے پہلی سنت کو لوٹا دیا۔

'' پہلی سنت کولوٹاویا'' اور'' بدعت کوختم کرنے'' میں جوز مین و آسان کا فرق ہے، وہ کسی سے پوشیدہ نہیں۔

میرااعتراض بیتھا کہ مولانا نے ''سنتِ اُولیٰ' کے لفظ کو''بدعت' سے کیوں بدلا؟ اگر مولانا خود حضرت معاویہ ؓ کے اس مسلک کو''بدعت' سجھتے ہیں تو وہ اپنی طرف سے اسے بدعت فرمائیں، لیکن اِمام زہریؓ کی طرف وہ بات کیوں منسوب کی گئی جوانہوں نے ہرگز نہیں کہی؟

ملک غلام علی صاحب نے میرے اس اعتراض کا اپنے طویل مقالے میں کوئی جواب نہیں دیا۔

۲- میرا دُوسرا اعتراض یہ تھا کہ خود مولانا مودودی صاحب نے جو حضرت معاویۃ کے اس مسلک کو' برعت' قرار دیا ہے، وہ دُرست نہیں، اس لئے کہ یہ حضرت معاویۃ کا فقہی اجتہاد تھا، عمدة القاری اور فتح الباری کے حوالے ہے میں نے کہا تھا کہ اس معاملے میں صحابۃ کے عہد ہے اختلاف چلا آتا ہے، حضرت معاویۃ کے علاوہ حضرت معاذ بن جبل اور تابعین میں ہے مسروق ہُ حسن بھریؒ ، محمد بن حفیۃ اور محمد بن علی بن حسین کا بھی بہی مسلک ہے کہ مسلمان کو کا فر کا وارث قرار دیا جائے گا، اور بیہ مسلک ہے بنیاد بھی نہیں ہے، بلکہ حافظ ابن حجر نے اس مسلک کی بنیاد ایک مرفوع حدیث کو قرار دیا ہے۔

جو شخص بھی میرے مقالے میں ہیہ بحث پڑھے گا اس پر ہیہ بات واضح ہوجائے گی کہ میرا مقصد بینہیں تھا کہ حضرت معاویۃ اور حضرت معاذ بن جبل کا بیہ مسلک دلائل کے لحاظ سے زیادہ قوی اور رانتج ہے، بلکہ میری گفتگو کا حاصل بیتھا کہ بیہ ایک فقہی اجتہاد ہے جس سے دلائل کے ساتھ اختلاف تو کیا جاسکتا ہے لیکن اسے ''بدعت'' اور'' قانون کی بالاتری کا خاتمہ'' نہیں کہا جاسکتا، اور نہ اس پر اس قیاس کی عمارت کھڑی کی جاسکتی ہے کہ حضرت معاویۃ نے سیاسی اغراض کے لئے حلال وحرام کی تمیزر وانہیں رکھی۔

کیکن ملک غلام علی صاحب نے میرے اس اعتراض کے جواب میں جو طویل بحث فرمائی ہے، اس کا حاصل بی نکاتا ہے کہ حضرت معاویة اور حضرت معاذ بن جبل وغیرہ کے دلائل کمزور اور ان کے مقابلے میں جمہور فقہاء کے دلائل مضبوط ہیں۔ حالانكه اگرمولانا مودودي صاحب كالمقصد صرف يهي هوتا كه حضرت معاوية كابيداجتهاد كمزور، مرجوح يا جمهور كے مسلك كے مطابق غلط ہے، تو جميں كوئى اعتراض نه تھا، اس صورت میں جینے دلائل ملک صاحب نے حضرت معاویدؓ اور حضرت معاذؓ کے مسلک کے خلاف پیش کئے ہیں، ہم ان پر دو حیار کا اور اضافہ کر سکتے تھے، اس لئے کہ مسلک کے لحاظ سے ہم جمہور فقہاء ہی کے مسلک کے قائل ہیں، اور وہی مسلک ہمارے نزدیک دلاکل کے لحاظ سے مضبوط ہے، لیکن بحث تو یہاں ہے کہ حضرت معاویة اور حضرت معاذ بن جبل این فقهی مسلک کی بناء پر ''بدعت'' کے مرتکب کس طرح ہوگئے؟ ہم نے حضرت معاویۃ اور حضرت معاذؓ کے حق میں جو دلاک پیش کئے تھے،اس سےان کے مذہب کی تائید کرنا یا اےمضبوط قرار دینا مقصد نہیں تھا، بلکہ یہ وکھانا تھا کہ بید حضرات مجتبد ہیں اور ان کے قول کی ایک شرعی دلیل بھی ہے، وہ دلیل اگرچہ کمزور ہے اور اسی لئے ان کا مسلک مختار نہیں، لیکن اس کی بناء پر انہیں بدعت کا مرتکب قرار نہیں دیا جاسکتا۔ جہاں تک ان کے مسلک کے دلاکل کے لحاظ سے ممزور ہونے کا تعلق ہے، بیدمسئلہ ہمارے اور مولا نا مودودی صاحب کے درمیان مختلف فیہ نہیں تھا، اس لئے ہم نے اس سے تعرض نہیں کیا۔

صورتِ واقعہ یہ ہے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کے درمیان بہت سے فقہی مسائل میں اختلاف رہا ہے، جن میں ہر فریق اپنے پاس کچھ دلائل رکھتا تھا، ایک مجتہد کو یہ تو اختیار حاصل ہے کہ ان کے اقوال میں جس ہے دلائل کو زیادہ مضبوط پائے اسے اختیار کرے، اور جس کے دلائل پر ول مطمئن نہ ہوا ہے قبول نہ کرے، اور اسے اجتہادی غلطی قرار دے، لیکن ان جیسے مسائل میں کسی صحابی کے مسلک کو ''برعت' نہیں کہا جاسکتا اور نہ چودہ سوسال میں آج تک کسی صحابی کے فقہی مسلک کو، خواہ وہ بظاہر کتنا ہی کمزور کیوں نہ معلوم ہو، بدعت قرار دیا گیا ہے، مثلا ابو ذر غفارتی رضی اللہ

تعالی عنه کا بید مسلک مشہور و معروف ہے کہ وہ ایک دن کی روزی سے زیادہ رقم اپنے پاس رکھنا حرام سجھتے تھے، ظاہر ہے کہ ان کا بید مسلک قرآن وسنت کے واضح دلائل کے ظلاف ہے، ای وجہ سے صحابہ کرام میں سے کوئی ایک بھی اس معاطم میں ان کا ہم نوا نہیں تھا، سب کے نزدیک ان سے اس مسئلے میں اجتہادی غلطی ہوئی تھی، اور جمہور اُمت نے ہمیشہ دلائل کے ذریعہ اس مسلک کی تر دید کی ہے، لیکن آج تک کسی نے یہ نہیں کہا کہ ان کا بیفعل ' برعت' تھا یا اس سے قانونِ اسلامی مجروح ہوتا تھا۔ ملک غلام علی صاحب لکھتے ہیں:۔

موال میہ ہے کہ اگر ایک طرف قرآنی آیات اور احادیث صححه موجود مول، سنت نبویہ اور سنت خلفائے راشدین اربعہ موجود مول اور دُوسری طرف کسی صحابی یا تابعی کا قول یا فعل موجو حریحاً ان سب سے متعارض ہوتو کیا اسے بھی دُوسری سنت یا اجتہاد کا نام دیا جاسکتا ہے؟

ملک صاحب کا منشاء غالبًا یہ ہے کہ ایک صورت میں اس صحافی یا تابعی کے قول کو''اجتہاؤ' نہیں بلکہ ''بعت' کہا جائے گا، لیکن انہوں نے اپنے اس وعوے کی کوئی ولیل بیان نہیں فرمائی۔ میرا جواب یہ ہے کہ اگر وہ صحافی یا تابعی مجتبد ہے، اور اپنے قول کی بنیاد کسی بھی شرعی ولیل پر رکھتا ہے (خواہ وہ شرعی دلیل ہمیں کمزور نظر آتی ہو) تو بلا شبہ اسے ''اجتہاؤ' ہی کہا جائے گا، اسے بدعت یا تحریف نہیں کہہ سکتے، ایسی صورت میں عمل تو بلا شبہ قرآن و حدیث اور خلفائے راشد ین کی سنت ہی پر کیا جائے گا، صحافی کے منفر دمسلک کو کمزور، مرجوح، یہاں تک کہ اجتہادی غلطی بھی کہا جاسکتا ہے، لیکن اسے ''برعت'' قرار دینے کے کوئی معنی نہیں ہیں۔

صحابہ کرامؓ کا معاملہ تو بہت بلند ہے، بعد کے فقہائے جمتہدین سے ایسے بے شار اقوال مروی ہیں جو بظاہر قرآن وسنت کے خلاف نظرآتے ہیں، کیکن چونکہ ان کی کوئی نہ کوئی شرق بنیاد، کمزور یا مضبوط، موجود ہے اس لئے ایسے اقوال کو اجتہادی غلطی تو کہا گیا ہے لیکن'' بدعت'' کسی نے نہیں کہا۔ مثلاً امام شافعیؓ اس بات کے قائل ہیں وية ١٨٢ اورتاريخي حقائق

که اگر کوئی شخص ذیبیج پر بسم الله پڑھنا جان بوجھ کر چھوڑ دے تب بھی ذبیحہ حلال ہوتا (۱) ہے، حالا نکہ قرآن کریم کی صرح آیت موجود ہے کہ:-

وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمُ يُذُكِّرِ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ.

ترجمہ:- اوراس (ذبیحہ) میں سے مت کھاؤجس پراللہ کا نام نہ لیا گیا ہو۔

جمہور نقہاء نے إمام شافعیؒ کے اس مسلک کی تر دید کی ہے، اسے کم ور کہا ہے، اور اس پر عمل نہیں کیا، لیکن کیا کوئی ایک عالم بھی ایسا بتایا جاسکتا ہے جس نے اس مسلک کی وجہ سے إمام شافعیؒ پر بدعت کا الزام عائد کیا ہو؟ وجہ یہی ہے کہ إمام شافعیؒ پر بدعت کا الزام عائد کیا ہو؟ وجہ یہی ہے کہ إمام شافعیؒ ہم جہتد ہیں اور اپنے قول کی ایک شرق بنیاد رکھتے ہیں، یہ بنیاد جمہور کے نزدیک کمزور سہی، لیکن ان کو'' بدعت' اور''تحریف دِین' کے الزام سے بَری کرنے کے لئے کافی ہے۔ ورنہ اگر ملک صاحب کے اُصول کے مطابق '' بدعت' کے خطاب میں اتن فیاضی سے کام لیا جائے تو اُمت کا شاید کوئی جمہتہ بھی اس نشتر کی زَد سے نہیں ہی سکے فیاف نظر آتے ہیں اور جمہور اُمت نے اس لئے ان کو قبول نہیں کیا بلکہ رَدِّ کردیا ہے۔ مگر ان کے عمل کو بدعت کسی نے نہیں کہا۔

ہاں! شرط رہے کہ ایسے قول کا قائل اجتباد کی اہلیت رکھتا ہو اور اس کے بارے میں رہ گمان نہ کیا جاسکتا ہو کہ وہ خواہشاتِ نفسانی کی ابتاع میں تحریف دین کا مرتکب ہوگا، امام شاطبی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:-

> إن الرأى المذموم ما بنى على الجهل واتباع الهواى من غير أن يرجع إليه وما كان منه ذريعة إليه وإن كان في أصله محمودًا وذلك راجع إلى أصل شرعى فالأوّل داخل تحت حد البدعة وتتنزل عليه أدلة الذم والثاني

<sup>(1)</sup> بداية المجتهد تن: اص: ٣٣٦، مصطفى البابي، ٩٣٤١ هـ

## 1/ 1/

خارج عنه ولا يكون بدعةً أبدًا. (١)

ترجمہ: - قابلِ مذمت رائے وہ ہے جو جہالت اور خواہشات کی پیروی پر بنی ہو اور اس میں کسی اصلِ شرعی کی طرف رُجوع نہ کیا گیا ہو، اور رائے کی دُوسری قسم وہ ہے جو اگر چہاپی اصل کے اعتبار سے محمود ہولیکن رائے مذموم کا ذریعہ بن سکتی ہو، اور اس کی بنیاد کسی شرعی اصل پر ہوتی ہے، ان میں سے پہلی قسم تو بدعت کی تحریف میں واخل ہے اور اس پر مذمت کے دلائل کا اطلاق ہوتا ہے، لیکن دُوسری قسم کی رائے اس سے خارج ہے اور وہ بھی مدعت نہیں ہو گئی۔

اور خود مولانا مودودی صاحب کی زبانی سنئے کہ وہ'' اجتہاد'' کی کیا تعریف فرماتے ہیں؟

اجتہادی اصطلاح کا اطلاق میرے نزدیک صرف اس رائے پر ہوسکتا ہے جس کے لئے شریعت میں کوئی گنجائش پائی جاتی ہو، اور ''اجتہادی غلطی'' ہم صرف اس رائے کو کہہ سکتے ہیں جس کے حق میں کوئی نہ کوئی شری استدلال تو ہو مگر وہ صحیح نہ ہو یا ہے حد کمزور ہو۔

کزور ہو۔
(ظلافت ولموکیت ص:۳۲۳)

اب ملک صاحب غور فرمائیں کہ توریث مسلم کے مسلے میں ان کی ساری بحث کا خلاصہ یہی تو نکلتا ہے کہ حضرت معاویۃ اور حضرت معاذین جبل نے جس (۲) حدیث سے استدلال کیا ہے، وہ استدلال ''بے حد کمزور''ہے یا زیادہ سے زیادہ''

<sup>(1)</sup> الشاطبيُّ: الاعتصام ح:ا ص:ا٣١، مطبعة المنار، مصر ٣٣٢اهـ

<sup>(1)</sup> یبال یہ بات بھی قابلِ ذکر ہے کہ ملک صاحب نے اس حدیث کوضعیف قرار دیتے ہوئے کہا ہے کہ اس میں ایک راوی مجبول ہے۔ اوّل تو خود ابوداؤد ہی میں اس کے متصل روایت بغیر مجبول راوی کے آئی ہے، وُوسرے ملک صاحب کی توجہ اس طرف نبیں گئی کہ یہ سند کی تحقیق و تفتیش ہم لوگوں کے لئے تو دلیل ہے، لیکن جن صحابہ نے کوئی ارشاد براہ راست آپ صلی اللہ عدیہ وسلم سے سنا ہو، ان کے لئے یہ بات حدیث کورّد کرنے کی وجہ کیسے ہوئئی ہے کہ بعد کے راویوں میں کوئی شخص مجبول آگیا ہے۔

عنرت معاويي ۱۸۴ اور تاریخی حقائق

کیکن اس سے خود مولانا مودودی صاحب کے بیان کے مطابق زیادہ سے زیادہ اجتہادی غلطی ہی تو ثابت ہوتی ہے،''بدعت'' کیسے ثابت ہوگئ؟

ملك غلام على صاحب لكصته بين:-

اس سنت رسول اور سنت خلفائ راشدین کے بالقابل امیر معاویہ گا ایک فیصلہ اور طریقہ ہے جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ یہ دُوسری سنت ہے، یا یہ ایک فقیہ یا ایک مجتبد کا قیاس و اجتباد ہے، یہ بالکل الی بات ہے جیسے آج کل ڈاکٹر فضل الرحمٰن اور پرویز صاحب جیسے لوگ کہتے ہیں کہ مسلمانوں کا ہر امیر یا مرکز ملت جو کچھ طے کردے وہی سنت ہے۔

جناب غلام علی صاحب ذرا شندے دِل سےغور فرمائیں کہ وہ کیا بات فرما رہے ہیں؟ کیا میرے کسی ایک لفظ ہے بھی بداشارہ کہیں نکلتا ہے کہ حضرت معاوییٌکا فعل''امیر'' یا''مرکز ملت'' ہونے کی حیثیت ہے سنت ہے؟ بات تو یہ کہی جارہی ہے كه حصرت معاوية صحابي اور فقيه مجتهدين، انهين فقهي مسائل مين اجتهاد كاحق حاصل ہے، لہٰذا ان کے اجتمادات کو بدعت باتح رہنے دِ بن نہیں کہا حاسکتا، اور وہ''امیر'' نہ ہوتے تب بھی انہیں یہ حق حاصل تھا، اور جب امیر بن گئے تب بھی ان کی اہلیت اجتها دختم نہیں ہوگئی۔ ظاہر ہے کہا گر کوئی فقیہ مجتهد''امیر'' بن حائے تو ایے محض''امیر'' ہونے کے جرم میں اجتہاد ہے محروم تو نہیں کیا حاسکتا۔ ایسی صورت میں اس کے فقہی اجتہادات مرکز ملت کی حیثیت ہے نہیں بلکہ ایک مجتبد کی حیثیت ہے حائز ہوں گے۔ پھر ہمیں سخت حیرت ہے کہ ملک صاحب کوحضرت معاویڈاور پرویز صاحب کے مرکز ملت کے درمیان کوئی فرق نظرنہیں آتا؟ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ عام أمراء كي طرح كوئي امير نبيس بلكه ايك صحالي، كاتب وحي اور صاحب فضائل ومناقب بزرگ ہیں، ان کے قباس و اجتہاد اور بعد کے أمراء کے قباس و اجتہاد میں زمین و آ سان کا تفاوت ہے، علامہ ابن قیمٌ ہے زیادہ بدعات اور''رائے مذموم'' کا ڈشمن اور کون ہوگا؟لیکن سننے کہ صحابۃ کے قیاسات اور آراء کے بارے میں وہ کیا فرماتے ہیں:-

رأى أفقه الأمة وأبر الأمة قلوبًا وأعمقها علمًا وأقلهم تكلّفًا وأصلحهم قصودًا وأكملهم فطرةً وأتمهم إدراكًا وأصفاهم إذهانًا الذين شاهدوا التنزيل وعرفوا التأويل وفهموا مقاصد الرسول فنسبة آرائهم وعلومهم وقصودهم إلى ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم كنسبتهم إلى صحبته والفرق بينهم وبين من بعدهم في ذلك كالفرق بينهم وبينهم إلى من بعدهم ألى رأيهم كنسبة قدرهم إلى قدرهم. (1)

ترجمہ: - ان حضرات کی رائے جو تمام اُمت میں سب سے زیادہ فقیہ، سب سے زیادہ نیک دِل، سب سے بڑھ کرعمیق علم رکھنے والے، سب سے کم تکلفات کرنے والے، سب سے بہتر نیتوں کے حامل اور سب سے زیادہ کامل الفطرت تھے، جن کا ادراک سب سے زیادہ مکمل اور جن کے ذہن سب سے زیادہ جلایافتہ تھے، یہ وہ حضرات ہیں جنھوں نے نزول قرآن کا مشاہدہ کیا، اس کے معانی کو سمجھا، رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے مقاصد کو پیجانا، لہٰذا ان حفرات کی رائے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کے ساتھ وہی نسبت رکھتی ہے جیسی خود ان کو آنخضرت صلی الله علیه وسلم کی صحبت سے حاصل ہے، اور اس معاملے (رائے واجتہاد) میں ان کے اور ان کے بعد والوں کے درمیان وہی فرق ہے جو فضیلت کے اعتبار سے ان کے درمیان یایا جاتا ہے، لبذا بعد والول کی رائے ان حضرات کی رائے کے ساتھ وبی نسبت رکھتی ہے جو ان جیسے لوگوں کی ان جیسے لوگوں کے ساتھ موجود ہے۔

ابن القيمة: اعلاه الموقعين ٤: اص ٢٢: ١دارة الطباعة المنيرية \_

خلاصہ یہ کہ زیر بحث مسئلے میں سیح نتیج تک پہنچنے کے لئے ویکھنے کی بات یہ خہیں ہے کہ حضرت معاویہ اور حضرت معاذین جبل کی رائے دلال کے لحاظ سے مضبوط ہے یا کمزور؟ دیکھنے کی بات یہ ہے کہ ان میں اجتہاد کی المیت ہے یا نہیں، اگر ان میں اجتہاد کی صلاحیت پائی جاتی ہا اور وہ کسی فقہی مسئلے میں کوئی رائے دیتے ہیں او خواہ وہ ہمیں کتنی ہی کمزور معلوم ہو، اس سے اختلاف تو کیا جاسکتا ہے، لیکن اسے برعت قرار دینے کا کوئی جواز نہیں ہے۔ اس کی ایک وجہ یہ ہے کہ اس قتم کے شاذ مذاہب میں ہم تک صرف ان حضرات کے اقوال پہنچ ہیں، ان کے دلائل تفصیل کے ساتھ نہیں پہنچ سکے، ورنہ اگر ان کے ممل دلائل ہم تک پہنچتے تو شاید ان کے مداہب ہمیں استے بدیمی البطلان بھی معلوم نہ ہوتے۔

اب سنئے کہ حضرت معاویہ رضی الله عند کاعلم و فقد میں کیا مقام ہے؟ بیہ روایت تو بہت سے محدثین اور مؤرّ خین نے اپنی کتابوں میں درج کی ہے کہ آنخضرت صلی الله علیه وسلم نے آپ کے حق میں بید وعا فر مائی تھی کہ:اللّٰهم علّم معاویة الکتاب. (۱)

ترجمہ:- اے اللہ! معاویہ کو کتاب ( قرآن ) کاعلم عطا فر ما۔ نیز جامع ترندی کی روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے لئے بیدؤ عابھی فرمائی کہ:-

اللهم اجعله هاديًا مهديًّا واهد به.

ترجمہ: - یا اللہ! ان کو رہنما اور ہدایت یافتہ بنا اور ان کے ذریعے

لوگوں کو ہدایت دے۔

اور حافظ ممس الدین ذہبی نے سند کے ساتھ روایت نقل کی ہے کہ ایک مرتبہ استخصرت صلّی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو سواری پر اپنے بیچھے بٹھایا، پھر آپ صلّی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: '' تمہارے جسم کا کون ساحصہ مجھ سے متصل

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ح: ٨ ص:١٢٢، مطبعة السعادة، مصر ــ

<sup>(</sup>r) مشكَّوة المصابيح ص:94، اصح المطالع كرا جي ..

ہے؟" حضرت معاویرؓ نے جواب دیا کہ: ''پیٹ' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: – اللّٰه مالاً وعلمًا . (۱)

ترجمہ:- یا اللہ! اس کوعلم سے بھردے۔

چنانچہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ دُعا قبول ہوئی۔ صحیح بخاری کی یہ روایت میں اپنے پہلے مقالے میں نقل کر چکا ہوں کہ حضرت ابنِ عباس رضی اللہ عنہ فی حضرت معاویہ کے بارے میں فرمایا:-

الله فقيه بين (بلاشبه وه فقيه بين)

علامہ ابن القیمؓ نے اعلام الموقعین میں اور حافظ ابن ِحجرؓ نے الاصابہ میں ان صحابہ کرامؓ کے اسائے گرامی شار کرائے ہیں جو فقہ و اجتہاد میں معروف تھے، انہوں نے صحابہ کرامؓ کے تین طبقے قرار دیئے ہیں، ایک وہ جن سے بہت سے فاوی مروی ہیں، دُوسرے وہ جن سے ان سے کم فقاوی منقول ہوئے ہیں اور تیسرے وہ صحابہؓ جن سے بہت کم فقاوی منقول ہوئے ہیں اور تیسرے وہ صحابہؓ جن سے بہت کم فقاوی ہیں، پھر حصرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کومتوسط طبقے میں شار کیا ہے۔ (۱)

یمی وجہ ہے کہ توریثِ مسلم من الکافر کے مسئلے میں فقہائے اُمت نے جہاں بھی صحابہؓ، تابعینؓ اور دُوسرے فقہاء کے مذاجب شار کرائے ہیں، وہاں حضرت معاویہؓ، حضرت معاذبین جبل ؓ کے اس قول کو بھی بطور ایک فقہی مسلک کے ذکر کیا ہے اور چودہ سوسال کے عرصے میں کوئی ایک فقیہ ہماری نظر سے نہیں گزرا جس نے اس قول کو ''بدعت'' قرار دیا ہو۔

ہیں سمجھتا ہوں کہ جوشخص بھی حقیقت ببندی کے ساتھ ٹھنڈے دِل سے ان حقائق پرغور کرے گا اس کے واسطے بات سمجھنے کے لئے یہ بحث کافی ہوگی، اور وہ یقیناً اس موقف کی تائید کرے گا کہ حصرت معاویدؓ اور حضرت معاذ بن جبلؓ کو ان کے اس فقہی مسلک کی بناء پر بدعت کا مرتکب قرارنہیں دیا جاسکتا۔

<sup>(</sup>۱) الذهبيُّ: تاريخُ الاسلام ج:۲ ص:۳۱۹\_

<sup>(</sup>٢) وكيجيَّ: اعلام الموقعين ج: ا ص: ٩ ، ادارة الطباعة المنيرية، و الاصابة ج: ا ص: ٣٢ـــ

آخر میں ملک غلام علی صاحب کے دیئے ہوئے ایک اور مغالطے کی نشاندہی ضروری ہے، وہ لکھتے ہیں کہ:-

المغنی ج: 2 ص: ۱۹۲۱ پر ابنِ قدامة پہلے یہ بیان کرتے ہیں کہ محمد بن الحسیب، مسروق، عبداللہ بن الحسیب، مسروق، عبداللہ بن معقل، شعمی، ابراہیم نخعی، یکی بن یعمر اور احاق کے متعلق یہ بیان کیا جاتا ہے کہ انہوں نے مسلم کو کافر کا وارث قرار ویا ہے، اس کے بعد فرماتے ہیں: ولیسس بسموثق به عنهم (اور اس کی نسبت ان کی جانب قابلِ اعتاد نہیں ہے)۔ تقریباً یہی وہ نام بیں جنھیں البلاغ میں بار بار ڈہرایا گیا ہے۔

(ترجمان، جون ١٩٢٩ء، ص:٣٩)

اس عبارت سے ملک غلام علی صاحب کا منشاء یہ ہے کہ میں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے اس فقہی مسلک کے بارے میں جو کہا تھا کہ بہت سے حضرات تابعین ؓ نے بھی اس ملک کو اختیار کیا ہے، اس کی تردید کی جائے، لیکن اس مقصد کے لئے انہوں نے المغنی کی عبارت کو جس طرح نقل کیا ہے، اور اس کے مجموعی مفہوم کے ساتھ جو زیادتی فرمائی ہے اس کا اندازہ پوری عبارت کو سیاق و سباق کے ساتھ دیکھ کر ہوسکتا ہے، علامہ ابن قدامہ کا پورا فقرہ یہ ہے:۔

روى عن عمر ومعاذ ومعاوية أنهم ورثوا المسلم من الكافر ولم يورثوا الكافر من المسلم وحكى ذلك عن محمد بن الحنفية وعلى بن الحسين وسعيد بن السمسيّب ومسروق وعبدالله بن معقل والشعبى والمنتجعي ويحيى بن يعمر وإسحاق وليس بموثوق به عنهم فان أحمد قال: ليس بين الناس اختلاف في أن المسلم لا يوث الكافر. (1)

<sup>(1)</sup> ابن قدامةً: المغنى ج:٦ ص:٢٩٣، دارالمنار،مصر ٢٤٣١هـ

ترجمہ: - حضرت عمرٌ، حضرت معاذٌ اور حضرت معاویۃ ہے یہ قول مروی ہے کہ انہوں نے مسلمان کو کا فرکا وارث قرار دیا، اور کا فرکو کو مسلمان کا وارث نہیں بنایا، یہی محمد بن حنفیہٌ، علیؓ بن حسینؓ، سعید بن میتب ؓ، مسروق ؓ، عبداللہ بن معقل ؓ، شعبیؓ، نخعیؓ، یکیٰ بن یعمر ؓ اور اسحاق ؓ ہے بھی منقول ہے، لیکن ان حضرات کی طرف اس قول کی نسبت قابلِ اعتاد نہیں، اس لئے کہ امام احمدٌ فرماتے ہیں کہ: لوگوں کے درمیان اس معاملے میں کوئی اختلاف نہیں ہوتا۔

اب یہ بوالعجی ملاحظہ فرمائے کہ علامہ ابن قدامہ نے شروع میں اس مسلک کی نبست صرف محمد بن حفیہ وغیرہ ہی کی طرف نقل نہیں کی ہے، بلکہ حضرت عمر میں خضرت محافہ اور خضرت معاویہ کی طرف بھی نقل کی ہے، اور پھر آخر میں ان تمام ہی حضرات کے بارے میں فرمایا ہے: ''ان حضرات کی طرف اس قول کی نبست نا قابل اعتماد ہے۔ ''ان حضرات کی طرف اس قول کی نبست نا قابل اعتماد ہے۔ ''ان حضرات کی طرف اس قول کی نبست نا قابل نام حذف کر کے صرف محمد بن حفیہ وغیرہ کے اسائے گرامی ذکر کرتے ہیں اور یہ تاکثر نام حذف کر کے صرف محمد بن حضرات کی طرف اس مسلک کی نبست کو دیتے ہیں کہ ابن قدامہ نے صرف ان حضرات کی طرف اس مسلک کی نبست کو معاویہ نا ہے، حالا نکہ اگر ابن قدامہ کی بات مانی ہے تو پوری مائے، اور حضرت معاویہ نے کہ ان کی طرف بھی اس قول کی نبست صحیح نہیں، لبذا معاویہ کے بارے میں بھی یہ کہتے کہ ان کی طرف بھی اس قول کی نبست صحیح نہیں، لبذا مودودی صاحب نے ان کے خلاف جو بحث چھیڑی ہے وہ جڑمول ہی سے غلط مولانا مودودی صاحب نے ان کے خلاف جو بحث چھیڑی ہے وہ جڑمول ہی سے غلط میں تو آپ واجب التسلیم قرار دیتے ہیں اور وہ اس فقل کی نبیت کو محمد سے بیں کہ ان کی طرف اس قول کی نبیت لائق اعتاد کے بارے میں جو کہدر ہے ہیں کہ ان کی طرف اس قول کی نبیت لائق اعتاد معاویہ کے بارے میں جو کہدر ہے ہیں کہ ان کی طرف اس قول کی نبیت لائق اعتاد معاویہ کے بارے میں جو کہدر ہے ہیں کہ ان کی طرف اس قول کی نبیت لائق اعتاد معاویہ کے بارے میں جو کہدر ہے ہیں کہ ان کی طرف اس قول کی نبیت لائق اعتاد

<sup>(</sup>۱) اس لئے کہ انہوں نے دلیل میں امام احمدٌ کا قول نقل کیا ہے جس کے الفاظ سے ہیں کہ:''لوگوں کے درمیان اس معاطع میں کوئی اختلاف نہیں ہے'' ابن سے صاف واضح ہے کہ اس قول کی نسبت نہ حضرت معاویدٌ وغیرہ کی طرف وُرست ہے، نہ محمد بن حفیدؓ وغیرہ کی طرف۔

حضرت معاويةٌ • 19 اور تاريخي حقا كَلّ

نہیں، تو اے نقل تک نہیں کرتے، تا کہ یہ کہا جاسکے کہ حضرت معاویڈ اپنے اس مسلک میں تنہا ہیں، ان کا کوئی ہم نوانہیں، اور پھر مولانا مودودی صاحب نے انہیں جو ''بدعت'' کا مرتکب بتایا ہے، اس کی تصدیق و تائید کی راہ ہموار ہوسکے، اس طرزِ عمل پرسوائے اظہارِ افسوس کے اور کیا کیا جائے؟

## نصف ویت کا معامله

دُوسرے نمبر پر میں نے مولانا مودودی صاحب کی اس عبارت پر تنقید کی تھی۔
عافظ ابن کثیر کہتے ہیں کہ دیت کے معاطع میں بھی حضرت
معاویہ ؓ نے سنت کو بدل دیا، سنت ریتھی کہ معاہد کی دیت مسلمان
کے برابر ہوگی، مگر حضرت معاویہ ؓ نے اس کو نصف کر دیا اور باقی
نصف خود لینی شروع کر دی۔ (خلافت وملوکیت ص:۱۲۴ و۱۲۸)
میں نے اس عبارت پر جاراعتراض کئے تھے:-

ا - خط کشیدہ جملہ مولانا مودودی صاحب نے خود اپنی طرف سے بڑھادیا ہے، اصل کتاب میں یہ جملہ بالکل موجود نہیں ہے، نہ حافظ ابنِ کثیر نے یہ جملہ کہا، نہ امام زہریؓ نے۔

ملک غلام علی صاحب نے میرا یہ اعتراض میری عبارت کے ذیل میں نقل کیا ہے، کے ان کی حاجب اللہ علی صاحب نے میرا یہ اعتراض میری عبارت کے ذیل میں نقل کیا ہے، عربی دال حضرات خود بھی البدایہ والنہایہ ج. ۸ ص:۱۳۹ کھول کر دکھ سکتے ہیں۔

۲ – دُوسرا اعتراض میں نے یہ کیا تھا کہ خط کشیدہ جھے کوچھوڑ کر باقی مقولے کی نبیت حافظ ابن کثیر کی طرف کرنے میں بھی مولانا مودودی صاحب کو مخالطہ ہوا ہے، یہ مقولہ حافظ ابن کثیر کی کانہیں، امام زہری ہی کا ہے، میں نے لکھا تھا کہ:-

<sup>(</sup>۱) ملک صاحب کا بیکہنا وُرست نہیں کہ: ''اس سے نفسِ مسئلہ پر بچھ اثر نہیں پڑتا'' ہمارے نزویک یہ بات صاف ہونی اس لئے ضروری ہے کہ اس کے بغیر سنن بیمق کی جوروایت ہم نے آگے نقل کی ہے، اس کا کما حقد اثر ظاہر نہیں ہوتا۔

"وبه قال الزهرى" كالفاظ ال پر شاہر ہیں۔

ایک دِلچیپ <sup>غلط</sup>ی

میرے اس اعتراض کا جواب دیتے ہوئے ملک صاحب نے بڑی ہی ولچسپ بات کلھی ہے، فرماتے ہیں:-

مدیر البلاغ نے ابنِ کثیرٌ کے قول کے ساتھ سابق فقرے کے آخری الفاظ و ب قال الزهری کو غلط طریق پر ملاکر ابنِ کثیرٌ کے قول کو إمام زہریٌ کا قول بنادیا ہے، حالانکہ قال اور ب قال (یا قال به ) کے معانی کا فرق تو آئییں معلوم ہونا چاہئے تھا، اور اس بات ہے بھی بے خبر نہ ہونا چاہئے تھا کہ ب قال کے الفاظ کو بات ہے جس لایا جاتا ہے اور اس کا اشارہ قول یا سبق کی جانب بالعموم آخر میں لایا جاتا ہے اور اس کا اشارہ قول یا سبق کی جانب ہوتا ہے۔

(ترجمان القرآن، جون ۱۹۲۹، صفحہ: ۲۰۰۰)

اگر ملک غلام علی صاحب کے ذریعے ہماری عربی زبان کی معلومات میں کوئی اضافہ ہوجاتا تو ہم ان کے ممنون ہی ہوتے، لیکن مشکل بیر ہے کہ '' مدیر البلاغ'' کو ملک صاحب سے استفادہ کرنے کی سعادت حاصل نہیں ہوگی، اس کے بجائے اس منے ''عربی مدارس کے ماحول' میں تعلیم پائی ہے، جہاں کا ادنی طالب علم بھی اس بات کو جانتا ہے کہ ''ب قال '' کی ایک قتم اور بھی ہے جو ہمیشہ روایت کے شروع میں آتی ہے، یہ محدثین کا جانا بوجھا طریقہ ہے کہ جب وہ ایک سند سے کسی کا ایک مقولہ ذکر کرتے ہیں اور پھر آگے اس سند سے ای شخص کا دُوسرا مقولہ قال کرنا چاہتے ہیں تو دُوسرے مقولے میں سند کا اعادہ کرنے کے بجائے شروع میں ''وبھ قال '' کہنے پر اکتفا کرتے ہیں ،''بہ'' کی شمیر سند کی طرف راجع ہوتی ہے، یعنی ''وبھ قال'' کہنے پر اکتفا کرتے ہیں، ''بہ'' کی شمیر سند کی طرف راجع ہوتی ہے، یعنی: ''وبھ قال'' کہنے پر اکتفا کرتے ہیں، ''بہ'' کی شمیر سند کی طرف راجع ہوتی ہے، یعنی: ''وبھ قال '' کہنے پر اکتفا حسل کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ'' ذکورہ سند سے ہی اس کا بیقول ہم تک پہنچا ہے۔''

یہاں بھی "به قبال المؤهدی" کا جمله اس معنی میں آیا ہے، شروع میں حافظ ابن کیر ؓ نے توریثِ مسلم من الکافر کے سلسلے میں امام زہریؓ کا قول نقل کیا ہے، اس

کے بعد چونکہ''نصف دیت' کے بارے میں إمام زہریؒ کا مقولہ بھی اس سند سے مروی تھا، اس لئے اس کے شروع میں ''وبه قال الزهری'' کہددیا ہے، ملاحظہ فرما یے البدایہ والنہایہ کی پوری عبارت اس طرح ہے:۔

وقال أبو اليمان عن شعيب عن الزهرى: مضت السنة أن لا يرث الكافر وأوّل من ولا المسلم الكافر وأوّل من ورث المسلم من الكافر معاوية، وقضى بذلك بنو أمية بعده حتّى كان عمر بن عبدالعزيز فراجع السُنة وأعاد هشام ما قضى به معاوية وبنو أمية من بعده وبه قال الزهرى ومضت السنة أن دية المعاهد كدية المسلم،

وكان معاوية أوّل من قصرها إلى النصف ....الخ.

ترجمہ: - ابوالیمان شعیب سے اور وہ زہریؒ سے روایت کرتے ہوگا، نہ ہیں کہ سنت بیہ چلی آتی تھی کہ نہ کافر مسلمان کا وارث ہوگا، نہ مسلمان کافرکا، یہاں تک کہ عمر بن عبدالعزیزؒ آئے تو انہوں نے پہلی سنت کو لوٹادیا، چر ہشام نے اس فیصلے کو لوٹادیا جو حفزت معاویدؓ اور ان کے بعد کے بنو اُمیہ نے کیا تھا، اور فدکورسند ہی سے اِمام زہریؒ کہتے ہیں کہ سنت بیہ چلی آتی تھی کہ معاہد کی دیت مسلمان کے برابر ہوگی، معاویدؓ پہلے وہ شخص ہیں جضوں نے اسے کم کر کے نصف کردیا ۔۔۔ اللہ اسے کم کر کے نصف کردیا ۔۔۔ اللہ ا

اب اگر ملک صاحب کے ارشادات کے مطابق ''وبہ قال الزهری'' کے الفاظ کوا گلے فقرے کے بجائے سابق فقرے سے متعلق سمجھا جائے تو عبارت کا ترجمہ یہ معجوبائے کا کہ: ''پہلے وہ محض جنموں نے مسلمان کو کافر کا وارث قرار دیا معاویہ ہیں، اس پر ان کے بعد بنو اُمیہ فیصلے کرتے رہے یہاں تک کہ عمر بن عبدالعزیزُ آئے تو انہوں نے بہل سنت کولونادیا، پھر ہشام نے اس فیصلے کولونادیا، جو حضرت معاویہ اُور ان کے بعد کے بنو اُمیہ نے کیا تھا، اور یہی اِمام زہری کا قول ہے''۔

اب بیطرفد تماشا ملاحظہ فرمائے کہ ایک طرف تو ملک صاحب اس بات پر مصر بین کہ امام زہریؒ کے نزدیک حضرت معاویدؒ کا یہ فیصلہ سنت نہیں بلکہ بدعت تھا، دوسری طرف بیجی فرمائے ہیں کہ "وبسہ قسال المؤھری "کاتعلق توریثِ مسلم کے مقولے سے ہے، جس کا مطلب بیہ ہے کہ امام زہریؒ نے حضرت معاویدؒ ہی کے فیصلے کو سے قرار دیا ہے، اور جس چیز کووہ'' بدعت'' مجھتے ہیں ای کواپنا نذہب بھی بنایا ہے۔ کیا جناب ملک صاحب اس پرراضی ہیں؟

''مدیرالبلاغ'' کا جرم یہ ہے کہ اس نے اس مفتحکہ خیز صورتِ حال کو دکھ کر اتنا لکھ دیا تھا کہ مولانا مودودی صاحب ہے اس عبارت کا مفہوم سجھنے میں فلطی ہوگئ ہے ہے، یہ مقولہ حافظ ابنِ کثیر کا نہیں، بلکہ امام زہر گئ ہی کا ہے، ''وبہ قال الزهری'' کے الفاظ اس پر شاہد ہیں، اور پھر فلافہ نہی ہے بچانے کے لئے ''بہ قال الزهری'' کا ترجمہ بھی ان الفاظ کے ساتھ کردیا تھا کہ:'' فدکورہ سند ہی سے امام زہر گئ کا یہ قول ہم تک پہنچا ہے۔'' ہم سجھتے تھے کہ اہلِ علم کے لئے اتنا اشارہ کافی ہوگا، لیکن ہمیں اندازہ نہیں تھا کہ ملک صاحب کے لئے اتنا اشارہ فلوفہی کا سبب بن جائے گا، اور وہ جواب میں ہمیں "بہ قال'' کے مفہوم سے باخر کرنے کی سعادت عطافر مائیں گے۔

بہرکیف! جس شخص کو حدیث اور تاریخ کی عربی کتابوں ہے اونی ممارست بھی رہی ہو وہ اس تشریح کے بعد اس حقیقت میں شبہ نہیں کرسکتا کہ دیت کے بارے میں سیمقولہ حافظ ابنِ کثیرؓ کا اپنائہیں، بلکہ امام زہریؓ کا ہے، حافظ ابنِ کثیرؓ نے صرف اسے نقل کیا ہے۔

۳- اس کے بعد ہم نے عرض کیا تھا کہ امام زہریؒ کا یہ قول یہاں اختصار اور اجمال کے ساتھ بیان ہوا ہے، اس کی پوری تفصیل بیمیؓ نے اپنی سنن کبریٰ میں روایت کی ہے، اور اس میں یہ تضرح ہے کہ حضرت معاویۃؓ آدھی ویت مقتول کے ورثاء کو دیتے تھے، لبذا آدھی دیت کو اینے المال میں وافل کردیتے تھے، لبذا آدھی دیت کو اینے ذاتی استعال میں لانے کا کوئی سوال نہیں۔

<sup>.</sup> (1) السنن الكبرى للبيهقى ق. ٨ ص:٣٠، دانوة المعارف العنمانية، حيدرآباد دكن ١٣٥٣ ج. يورَل مُبَارِت كَ لِنَتْ بَا حَلْدُ وَكِينَ آتَا بِ ص:٣٠

اور تاریخی حقا کَق

ضرت معاوی<sub>ته</sub> " ۱۹۴۲

یہ بالکل صاف اور سیرهی می بات تھی کہ حافظ ابنِ کثیرؓ نے امام زہریؓ کا مقولہ اختصار کے ساتھ البنا انتبار بیمیؓ کی مقولہ اختصار کے ساتھ البندا انتبار بیمیؓ کی روایت کا ہوگا، اور اس کی موجودگی میں ہیہ کہنا بالکل غلط ہوگا کہ حضرت معاویۃؓ نے آھی ویت اپنے استعمال میں لانی شروع کردی تھی، مولانا مودودی صاحب نے ایک حگہ کھا ہے:-

تمام بزرگان دین کے معاملے میں عموماً اور صحابہ کرام کے معاملے میں خصوصاً میرا طرز عمل سے کے جہاں تک کسی معقول تأویل سے یا کسی معقول تأویل سے یا کسی معقر روایت کی مدد ہے ان کے کسی قول یا عمل کی صحیح تعییر ممکن ہو، اس کو اختیار کیا جائے اور اس کو غلط قرار دینے کی جسارت اس وقت تک نہ کی جائے جب تک کہ اس کے سوا چارہ جسارت اس وقت تک نہ کی جائے جب تک کہ اس کے سوا چارہ خدر ہے۔

اس لئے ہم سمجھتے تھے کہ سنن بیہی گی اس''معتبر روایت'' کو دکھ کر مولانا کی طرف سے مسرّت کا اظہار ہوگا کہ''اس کی مدد سے'' حضرت معاویہ ؓ کے فعل کی سمجھتے تعیم ملک غلام علی صاحب کو اُب بھی اس بات پر اصرار ہے کہ حضرت معاویہ ؓ آدھی دیت ذاتی استعال ہی کے واسطے لیتے تھے، اور بہی گی کی روایت میں جو بیت المال کا لفظ آیا ہے اس سے مراد بھی حضرت معاویہ ؓ کی ذات ہی ہے، دایا کی ملاحظہ فرما ہے:۔

واقعہ یہ ہے کہ مؤرِّ خین نے وُ وسرے مقامات پر بھی امیر معاویتہ اور وُ وسرے بنواُمیہ کے عائد کردہ غنائم ومحاصل کے لئے دونوں طرح کے الفاظ استعال کئے ہیں، ایک ہی واقع میں کہیں لسفسہ کا لفظ ہا اور کہیں لبیت المال کا لفظ، اب اگر بیت المال کی پوزیشن فی الواقع امیر معاویہؓ اور آپ کے جانی نول کے زمانے میں وہی ہوتی جو عہدِ نبوی اور خلافت راشدہ میں تھی، تب تو یہ کہا جا سکتا تھا کہ ہر جگہ لنفسہ سے مراد لبیت مال المسلمین تو یہ کہا جا سکتے مال المسلمین اور کہا جا سکتے مال المسلمین

ہے، لیکن بیت المال اگر ذاتی اور سیای مقاصد و اغراض کے لئے بلا تکل اور بے در لیغ استعال ہونے گئے، فرمانروا کے ضرف خاص اور قوم کے بیت المال میں عملاً کوئی فرق ندر ب اور مسلمانوں کا امیر بیت المال کے آمد و خرج اور حیاب و کتاب کے معاملے میں مسلمانوں کے سامنے جوابدہ ند رہے تو پھر صورت میں انحد لبیت المال محمی اُخد لنفسه بن کررہ جاتا ہے۔

( ترجمان القرآن، جون ١٩٦٩ء عن: ۴٠ و ٢٩)

ہماری پہلی گزارش تو ہہ ہے کہ اگر ملک صاحب کے اس ارشادِ گرامی کے مطابق حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے حق میں "احد لیست الممال" بھی "احد لیسفسہ" بن کررہ گیا ہے تو ملک صاحب کو جائے کہ تاریخ میں جن جن جن مقامات پر حضرت معاویدگا بیت المال کے لئے کچھ لینا ندکور ہے، ان سب کو حضرت معاوید گئے ہوا؟ تو "جرائم" کی فہرست میں شامل فرمالیں، اور جب کوئی او چھے کہ یوفعل جرم کیسے ہوا؟ تو یہی بلیغ جواب و ہرا دیں کہ حضرت معاوید کے حق میں "احدد لیست الممال" کا جملہ "اخد لنفسہ" کے معنی ویتا ہے۔

پھرکیا جناب غلام علی صاحب کوئی دلیل ایسی پیش کر سکتے ہیں جس سے میہ ثابت ہوکہ حضرت معاویہ ؓ نے بیت المال کی رقوم اپنے ذاتی استعال میں لانی شروع کردی تھیں؟ اور عملاً ان کے ذاتی صُرف اور بیت المال میں کوئی فرق نہیں رہا تھا؟ عجیب بات ہے کہ دعویٰ تو وہ کرتے ہیں کہ حضرت معاویہ ؓ کے زمانے میں بیت المال واتی اغراض کے لئے بے در بیغ استعال ہونے لگا تھا، مگر خود اپنے اس دعوے کی کوئی داتی بیش کرنے کے بجائے اس دعوے کی کنی پر دلیل ہم سے طلب فرماتے ہیں کہ:- دلیل پیش کرنے کے بجائے اس دعوے کی کئی پر دلیل ہم سے طلب فرماتے ہیں کہ:- کیا کوئی شخص میں بتا سکتا ہے کہ ان کے عہد خلافت میں خلیفہ کے لئے ایک مشاہرہ متعین کردیا گیا ہو اور بیت المال کے مصارف ان کے ذاتی مصارف سے بالکل الگ رکھے گئے ہوں۔

حضرت معاوية ١٩٢ اور تاريخي حقائق

عالاتکہ بیت المال کی پوزیشن میں تبدیلی کا دعوکی خود انہوں نے کیا ہے، اور وُنیا کھرے مُسلّمہ اُصولِ استدلال کی رُو ہے دلیل اس کے ذہبے ہے جو تبدیلی کا مدگی ہے، جو شخص تبدیلی کا انکار کرتا ہے اس کے لئے اتنا کہہ دینا کافی ہے کہ تبدیلی کی کوئی دلیل نہیں ہے۔ اس لحاظ سے ان کے دعوے کی تر دید کے لئے دلیل پیش کرنا ہماری فرمہ داری نہیں تھی، مگر تبریا ہم بیہ دلیل پیش کرتے ہیں۔ اس مقالے کی تحریر کے دوران داری نہیں تھی، می متعلق حدیث اور تاریخ کی بیسوں کتابیں ہماری نگاہ سے گزری ہیں، ہمیں تو کہیں اس کا ادنی شہوت بھی نہیں مل سکا کہ دہ بیت المال کو ذاتی مصارف میں خرج کرنے گئے تھے، اس کے بجائے ایک ائیں روایت ملی جو شاید ملک صاحب کی بصیرت میں اضافہ کر سکے، حافظ شمل الدین ذہبی رحمۃ اللہ علیہ سندِ حسن کے ساتھ نقل کرتے ہیں:۔

عن معاوية وصعد المنبريوم الجمعة فقال عند خطبته: أيها الناس! إن المال مالنا والفئ فيئنا، من شئنا أعطينا ومن شئنا منعنا، فلم يجبه أحد، فلما كانت الجمعة الثانية قال مثل ذلك فلم يجبه أحد، فلما كانت الجمعة الثانية قال مثل مقالته فقام إليه رجل فقال: كلًا! إنما المال مالنا والفئ فيئنا، من حال بيننا وبينه حكمناه إلى الله بأسيافنا. فنزل معاوية فأرسل إلى الرجل فأدخل عليه فقال القوم: هلك، ففتح معاوية الأبواب ودخل الناس فوجدوا الرجل معه على السرير فقال: إن هذا أحياني أحياه الله، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ستكون أئمة من بعدى يقولون فلا يرق عليهم قولهم، يتقاحمون في النار تقاحم القردة، وإني تكلمت فلم يرد على أحد فخشيت أن أكون منهم، فتكلمت الثانية فلم يرد على أحد فخشيت أن أكون منهم،

إنى من القوم، ثم تكلّمت الجمعة الثالثة فقام هذا فردّ على فأحياني أحياه الله فرجوت أن يخرجني الله منهم، فأعطاه وأجازه.

ترجمہ:-حضرت معاویہ رضی اللّٰدعنہ ہے روایت ہے کہ وہ ایک م تبہ جمعہ کے دن منبر پر چڑھے اور خطبہ دیتے ہوئے فر مایا کہ: ''ساری دولت ہماری دولت ہے اور سارا مال غنیمت ہمارا مال ہے، ہم جس کو جاہیں گے دیں گے، اور جس کو جاہیں گے روک دیں گے۔''اس بر کسی نے کوئی جواب نبیں دیا، ڈوسرا جمعہ آیا تو انہوں نے پھریمی بات ڈہرائی، مگر کوئی نہ بولا، پھر جب تیسرا جمعه آیا تو حضرت معاویة نے نیجریہی بات کہی، تو ایک شخص اُٹھ كرُ ا جوا اور اس نے كہا: '' برگز نبين! مال تو سارا جارا ہے، مال غنیمت بھی ہم سب کا ہے، جوشخص ہمارے اور اس کے درمیان حائل ہوگا، ہم اپنی تلوار کے ذریعے اس کا فیصلہ اللہ کے پاس لے جائیں گے۔'' بیرین کر حفزت معاویہ رضی اللہ عنہ منبر ہے اُترے، ال شخص کو ہلوا بھیجا، جب اسے حضرت معاویۃ کے پاس داخل کیا گیا تو لوگ کہنے لگے کہ بیر شخص مارا گیا، لیکن حضرت معاوية في درواز ع كلول ديئ ، لوك اندر داخل بوئ تو ديكها کہ وہ مخص ان کے ساتھ حیار یائی پر جیٹھا ہوا ہے، اس پر حضرت معاویة نے فرمایا:''اللہ تعالیٰ اس شخص کوزندہ رکھے، اس نے مجھے زندہ کردیا، میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کو به فرماتے ہوئے سنا ہے کہ: ''میرے بعد کچھ اُمراء ایسے آئیں گے جو ( غلط ) با تیں کہیں گے، مگر ان کا جواب نہیں دیا جائے گا، ایسے لوگ آگ میں بندول کی طرح داخل ہوں گے۔'' میں نے (اپنا امتحان کرنے کے لئے ) ایک بات کبی تھی،کسی نے اس کی تر دید

نہ کی تو مجھے ڈر ہوا کہ کہیں میں اُمراء میں داخل نہ ہوجاؤں، تو میں نے دوبارہ وہی بات کبی، پھر بھی کسی نے جواب نہ دیا تو میں نے اپنے دِل میں اَب کہ میں انہی لوگوں میں سے بول، پھر میں نے تیسرے جمعہ میں وہی بات کبی تو بیشخص کھڑا ہوگیا اور اس نے میری تر دید کی، اور اللہ اے زندہ رکھے، اس نے مجھے زندہ کردیا، اب مجھے اُمید ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے ایسے اُمراء کے زندہ کردیا، اب مجھے اُمید ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے ایسے اُمراء کے زندہ کردیا، اب مجھے اُمید ہے کہ اللہ تعالیٰ معاویہ نے اس شخص کو زندہ دیا۔

حافظ ذہبیؓ بیروایت <sup>نقل</sup> کر کے فرماتے ہیں:-هلذا حدیث حسن. <sup>(1)</sup>

ترجمہ:- (سند کے لحاظ ہے ) په حدیث حسن ہے۔

اور سنے! محد بن عوف طائی اپنی سند سے عطیہ بن قیس کا قول نقل کرتے ہیں کہ میں نے حضرت معاویہ کو خطب میں فرماتے ہوئے سنا کہ: ''تمہارے بیت المال میں وظائف ادا کرنے کے بعد بھی کچھر قم نے گئی تو وہ بھی تشیم کردیں گے، ورنہ درمیان تشیم کر ربا بول، اگر آئندہ سال بھی رقم نے گئی تو وہ بھی تشیم کردیں گے، ورنہ بھی پرکوئی الزام نہ بوگا، فبانہ لیس بسالی و إنها هو مال الله الذی افاء علیکم، اس کئے کہ وہ میرا مال نہیں بلکہ اللہ کا مال ب جو اللہ نے تم کو بطور فنیمت عطا کیا ہے''۔'' کیا اب بھی ملک صاحب بی فرمائیں گے کہ حضرت معاویہ کے زمانے میں بیت المال ذاتی اغراض کے لئے بے دریغ استعال ہونے لگا تھا؟

الم - چوتھا اعتراض میں نے بیا کیا تھا کہ مسئلہ عبد صحابہ ہی سے مختلف فیہ چلا آتا ہے کہ ذمی کی دیت مسلمان کے برابر ہوگی یا اس سے آدھی یا تبائی۔ میں نے عرض کیا تھا کہ خود آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اس معاملے میں مختلف احادیث مروی

<sup>(1)</sup> الذهبين. تاريخُ الأسلام عني:٢ ص:٣٢١ ص:٣٢٠ منتهة القدى ٨٦ ١٣٠٠ عد

<sup>(</sup>٢) الذن تيميية مشهاق السنة في ٣٠ ش: ١٨٥ بوع ق ٣٢٠ إيرا

ہیں، کسی میں پوری دیت اوا کرنے کا حکم ہے، کسی میں آ دھی کا، اسی لئے حضرت عمر اور حضرت عمر اور حضرت عمر اور حضرت عمر اور عضرت عمر اور عضرت عمر العزیز کا عمل جھی اسی پر رہا، اور امام مالک کا بھی یہی مذہب ہے، امام الوصنیفہ پوری دیت والی روایت کو ترجیح دیتے ہیں اور مسلمان اور ذمی کی دیت میں کوئی فرق نہیں کرتے، حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے ان دونوں مذاہب کی درمیانی راہ افتیار کرتے ہوئے متعارض احادیث میں تطبیق دی اور یہ مسلک افتیار کیا کہ آدھی دیت مقتول کے ورثاء کو دلوائی اور آدھی دیت میت المال کو۔ میں نے صرف یہ صاف لکھا تھا کہ یہ حضرت معاویہ کا فقہی اجتباد ہے، جس سے اختلاف کیا جاسکتا ہے مگر اسے بدعت نہیں کہا جاسکتا ہے مگر اسے اسے بدعت نہیں کہا جاسکتا ہے مگر اسے بدیت نہیں کہا جاسکتا ہے مگر اسے بدیت نہیں کو دونوں کہا جاسکتا ہے مگر اسے بدیت نہیں کو دونوں کی میں کردوں کی کھی کو دونوں کی مسال کی کو دونوں کی کھی کے دونوں کے دونوں کو دونوں کی کو دونوں کی دونوں کی کو دونوں کیا جاسکتا ہے کہا ہے دونوں کی کو دونوں کی ک

ملک صاحب نے اس کے جواب میں چرحضرت معاویۃ کے دلائل پر گفتگو کرے انہیں کمزور کرنے کی کوشش کی ہے، اور ان کے مقابغے میں اپنے ولائل پیش کئے ہیں، اگر چدان کے بیان کئے ہوئے ولائل پر بھی کلام کیا جاسکتا ہے، لیکن بھارے خیال میں یہ پوری بحث برے سے یہ بی خیال میں یہ پوری بحث بالکل غیر متعلق ہے، اس لئے کہ بحث سرے سے یہ ہی نہیں کہ حضرت معاویۃ کے دلائل مضبوط ہیں یا کمزور، ہم خود بھی مسلک کے لحاظ سے حضرت معاویۃ کے مسلک کے قائل نہیں ہیں، گفتگو تو یہ ہے کہ ایک فقیہ جمبتد کے کسی فقیمی مسلک کو دلائل کے لحاظ سے کمزور قرار وینے کے بعد بھی اسے برعت نہیں کہا جاسکتا، اور ہم سجھتے ہیں کہ ''توریث مسلم'' کے مسئلے میں ہم اس پر کافی بحث کر چی جاسکتا، اور ہم سجھتے ہیں کہ ''توریث نہیں۔

## مال غنيمت ميں خيانت

مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویۃ پراعتراض کرتے ہوئے لکھا ہے:-مال ننیمت کی تقسیم کے معاطعے میں بھی حضرت معاہ یڈنے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کے صرت احکام کی خلاف ورزی کی، کتاب و سنت کی رُو ہے پورے مال ننیمت کا پانچواں حصہ بیت اور تاریخی حقالُق

نشرت معاوية شرت معاوية

المال میں داخل ہونا چاہئے اور باتی چار جھے اس فوج میں تقسیم ہونے چاہئیں جواڑائی میں شریک ہو، لیکن حضرت معاویۃ نے تھم دیا کہ مال نفیمت میں سے چاندی سونا ان کے لئے الگ نکال دیا جائے۔ ویا جائے۔ بھر باقی مال شرعی قاعدے کے مطابق تقسیم کیا جائے۔

مولانا مودودی صاحب نے اس واقعے کے لئے پانچ آتابوں کے حوالے دیے تھے، جن میں سے ایک البدایہ والنہایہ ج: ۸ ص: ۲۹ کا حوالہ بھی تھا، میں نے اس حوالے کی مکمل عبارت نقل کرکے ثابت کیا تھا کہ اس میں صاف یہ الفاظ موجود جیں کہ: "یہ جسمع کلہ من ہذہ الغنیمة لبیت المال" (اس مال نفیمت کا ساراسونا چاندی بیت المال کے لئے جمع کیا جائے)۔ ایک صورت میں مولانا مودودی صاحب کے لئے جائز نہیں تھا کہ وہ اس کتاب کے حوالے سے یہ تحریر فرما کیں کہ: "حضرت معاویہ نے تھم دیا کہ مال نفیمت میں سے چاندی سونا، ان کے لئے الگ نکال لیا جائے۔" محترم ملک غلام علی صاحب اس پر تبرہ وکرتے ہوئے لکھتے ہیں:۔ مولانا مودودی نے اس بات کی سند میں پانچ کتابوں کے موالے دیۓ تھے جن میں سے بانجوال اور سب سے آخری

حوالے دیئے تھے جن میں سے پانچواں اور سب سے آخری حوالہ البدایہ والنہایہ کا تھا، اب جناب محمدتی صاحب نے کیا یہ سے کہ باقی کتابوں کوچھوڑ کر صرف البدایہ کا حوالہ قتل کردیا ہے۔

ملک صاحب نے یہ بات کچھ ایسے انداز سے فرمائی ہے کہ جیسے میں نے البدایہ والنہایہ کا حوالہ نقل کرئے کسی جرم عظیم کا ارتکاب کیا ہے، سوال یہ ہے کہ جب مولانا مودودی صاحب نے البدایہ کا حوالہ بقید صفحات خود اپنی کتاب میں درج فرمایا ہے، اور ساتھ بی ضمیعے میں یہ بھی لکھا ہے کہ:-

اصحابِ علم خود اصل کتابوں سے مقابلہ کرئے دیکھ سکتے ہیں۔ (خلافت وملوکیت ص:۲۹۹)

تو کیا یہاں'' البدایہ'' کی طرف رُجوعؑ کرنامحض اس وجہ سے گناہ ہو گیا ہے کہ اس ہے مولانا مودودی صاحب کی ایک غلطی واضح ہوتی ہے؟ ۱+۱

یہ ذرست ہے کہ باتی چار حوالوں میں ''بیت المال'' کا لفظ نہیں ہے، لیکن میں ایک مثال پیش کرتا ہوں (جے محض بات سمجھنے کے لئے پیش کیا جارہا ہے، اس لئے اس پر مُرا ماننے کی کوئی وجہ نہیں) ملک صاحب غور فرما ئیں کہ اگر چار اخباروں میں یہ خبر شائع ہو کہ: ''مولانا مودودی صاحب نے اپنے لئے ایک لا کھ روپیہ چندہ وصول کیا'' اور ایک پانچویں اخبار میں خبر کے الفاظ یہ ہوں کہ: ''مولانا مودودی صاحب نے جاعت اسلامی کے لئے ایک لا کھ روپیہ چندہ وصول کیا'' پھر کوئی شخص صاحب نے جاعت اسلامی کے لئے ایک لا کھ روپیہ چندہ وصول کیا'' پھر کوئی شخص ان پانچوں اخباروں کے حوالے سے مولانا پر بیالزام عائد کرے کہ وہ اپنی ذات کے لئے چندہ وصول کرتے ہیں، تو کیا ملک صاحب اس الزام تراش شخص کو پانچواں اخبار مخص اس لئے نہیں وکھا کیں گے کہ اس کا حوالہ پانچویں نمبر پر سب سے آخر میں دیا گیا تھا؟

ظاہر ہے کہ اس تحض ہے یہی کہا جائے گا کہ پانچویں اخبار میں صراحت کے ساتھ ''جماعت اسلای'' کا لفظ موجود ہے، اس لئے تمبارے لئے جائز نہیں تھا کہ اس اخبار کا حوالہ بھی دو، اور یہ بھی کہو کہ مولانا مودودی صاحب نے یہ چندہ اپنی ذات کے لئے وصول کیا ہے۔ اس کے علاوہ ہر معقول آ دمی ان پانچوں اخبارات کو پڑھ کریہ کہا کہ دراصل پہلے چار اخبارات میں خبر مجمل اور مختصر شائع ہوئی ہے، اور پانچویں اخبار نے اصل حقیقت واضح کردی ہے، اس لئے اعتبار اس کا ہوگا، پہلے اخبارات نے اخبار نے اصل حقیقت واضح کردی ہے، اس لئے اعتبار اس کا ہوگا، پہلے اخبارات نے یا تو معاملے کی تحقیق نہیں کی یا ان کے رپورٹروں نے مولانا سے عناد کی بناء پر اس پندے کومولانا کی ذات کی طرف منسوب کردیا ہے۔

سوال بہ ہے کہ اگر بہی بات میں نے حضرت معاویۃ کے بارے میں کہہ دی تو کون سا گناہ کیا؟ یہاں تو پانچ حوالوں کا معاملہ ہے، میں سمجھتا موں کہ اگر دس کتابوں میں بھی حضرت معاویۃ یا کسی اور صحالی، تابعی یا کسی بھی حضرت معاویۃ یا کسی اور صحالی، تابعی یا کسی بھی خریف آ دی کی طرف ایک مجمل بات منسوب کی گئی ہو جس ہے اس کی ذات پر کوئی اعتراض وارد ہوسکتا ہو اور کوئی گیار ہویں کتاب اس کی تفصیل بیان کر کے حقیقت واضح کردے تو عقل، دیانت اور انصاف کا تقاضا یہی ہے کہ دس کی در کے در کے در کے در کا تعاضا کی تشریح کے در محمول کیا جائے۔

حضرت معاوية ۲۰۲ اور تاریخی حقائق

ہمارا خیال ہے کہ مولانا مودودی صاحب کی بیفلطی دو اور دو چار کی طرح واضح ہے، اسے سمجھنے کے لئے کسی لمجہ چوڑے فلسفے کی ضرورت نہیں، اور اگر کوئی شخص اتن واضح غلطی کو بھی صبح قرار دینے پر اصرار کرے تو اسے اعلان کردینا چاہئے کہ وہ مولانا مودودی صاحب کو معصوم اور غلطیوں سے پاک تصور کرتا ہے، ساری وُنیا کی آئیمیں فریب کھاسکتی ہیں، لیکن ان کے قلم سے کوئی کونا بی سرز دنہیں ہوسکتی۔

ملک صاحب فرماتے ہیں کہ چونکہ حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ ان پانچوں مؤرضین میں سب ہے آخر ہیں آئے ہیں، اس لئے ان کا قول پہلے مؤرضین کے مقالم میں مرجوح ہے۔ لیکن اس کا تقاضا تو یہ ہے کہ حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے جتنی باتیں پہلی تواریخ کے خلاف یا ان سے زائد نقل کی ہیں، وہ ساری کی ساری رَدَ کردی جائیں، کیونکہ پہلی تواریخ میں ان کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ پھر تو حافظ ابن کثیر نے فضول ہی ایک مستقل تاریخ کلھنے کی تکلیف گواراکی، انہیں چاہئے تھا کہ پہلی تواریخ بی فضول ہی ایک مستقل تاریخ کلھنے کی تکلیف گواراکی، انہیں چاہئے تھا کہ پہلی تواریخ بی ہواتا اس کی تردید کی دلیل ہے تو اسلام میں جو تاریخ سب سے پہلے کبھی گئی تھی، اس کے بعد کسی کو جی اس موضوع پر قلم نہیں اُٹھانا چاہئے تھا، اور اگر کسی نے اُٹھالیا تھا تو ساری اُٹھانا چاہئے تھا، اور اگر کسی نے اُٹھالیا تھا تو ساری اُٹھانی ہیں۔ سے کیا تھا کہ بعد کی تمام تواریخ کو نذر آتش کرد بی کہ ان سے گرابیاں سے بھیلتی ہیں۔

مولانا مودودی صاحب کی اس صرت علطی کی تأویل کرنے کے لئے جناب ناام علی صاحب نے اس سرت علطی کی تأویل کرنے کے لئے جناب ناام علی صاحب نے دِلچیپ ترین بات یا تھی ہے کہ: '' آٹھویں صدی ججری تک اتن اس واقعے کونقل وروایت کیا ہے اور جنسوں نے ان پہلی ناریخوں کا مطالعہ کیا ہے، کیا ان کا رہ بیان کرنا یا ہے جھنا بالکل غلط ہوگا کہ امیر معاویلاً نے یہ مال اپنی ذات کے لئے طلب کیا تھا؟'' ملک صاحب کا منش ، غالبًا یہ ہے کہ اگر ایک تاریخی حقیقت کے جمل رہنے کی وجہ ہے ساتویں صدی تک کے انسان کسی غلط منہی میں وہ حقیقت وانعے ہوئر سامنے آئی ہوتو

بعد کے لوگوں پر بھی واجب ہے کہ وہ حقیقت کے اس انکشاف سے آٹکھیں بند کر کے برستور غلط نبی ہی میں مبتلا رہیں، اور محض اس لئے اس حقیقت پر کان نہ دھریں کہ وہ ساتویں صدی کے لوگوں پر واضح نہیں ہو سکتی تھی۔

یوں ملک صاحب کے مزید اطمینان کے لئے ہم یہ وثوق کے ساتھ عرض کر سکتے ہیں کہ ساتھ اللہ اللہ ہوگا کہ حضرت معاویڈ نے یہ مال اپنی ذات کے لئے نہیں بلکہ بیت المال کے لئے منگایا کہ حضرت معاویڈ نے یہ مال اپنی ذات کے لئے نہیں بلکہ بیت المال کے لئے منگایا تھا، اس لئے کہ وہ لوگ زبان و بیان کے محاورات سے اسٹے بے جرنہیں تھے کہ الفاظ کے ظاہر بی کو تھام کر بیٹھ جائیں اور اس بات سے قطع نظر کرلیں کہ اگر ایک امیر سلطنت اپنے کسی ماتحت کو یہ تھم لکھ کر بھیج کہ ' خراج کا روپیہ مجھے بھیج دو' تو محاورۃ ' سلطنت اپنے کسی ماتحت کو یہ تھم لکھ کر بھیج کہ ' خراج کا روپیہ مجھے بور اگر کوئی شخص اس شلطنت کے انظ کو بکڑ کر بیٹھ جائے تو اس کو خلفائے راشدین کے اُحکام میں بھی (معاذ اللہ) خیانت کی بوآسکتی ہے۔

ان دلائل کی روشی میں یہ بات تو واضح ہوجاتی ہے کہ حضرت معاویہ یہ نے یہ سونا چاندی اپنی ذات کے لئے نہیں، بلکہ بیت المال کے لئے منگایا تھا، اس سلسلے میں ملک صاحب نے جو تأویلات ذکر فرمائی میں، ان کا جواب بھی عرض کردیا گیا، اور میں مجھتا ہول کہ خود ملک صاحب بھی جب بھی تنہائی میں اپنی ان تأویلات پرغور فرمائیں گئے تو انہیں کوئی خوشی نہیں ہوگی۔

اب منلہ بدرہ جاتا ہے کہ بیت المال بی کے لئے سہی، سارا سونا چاندی طلب کرلینا شرعاً کہاں جائز ہے؟ اس کا جواب میں نے یہ دیا تھا کہ اگر سارا سونا چاندی پورے مال نتیمت کا پانچوال حصہ ہوتو یہ حکم شریعت کے مطابق بوجاتا ہے، بیت المال میں سونے چاندی کی تمی ہوگی اس لئے حضرت معاویہ نے یہ حکم دے دیا کہ سارا سونا چاندی (جو حضرت معاویہ کے اندازے کے مطابق کل مال نتیمت کا پانچوال حصہ تھا) بیت المال میں بھیج دیا جائے، ملک صاحب اس کے جواب میں لکھتے ہیں۔۔ سے استدلال بھی مہمل ہے کہ اس وقت بیت المال میں سونے

عضرت معاوية **۲۰۴۲** اور تاریخی حقالَق

جاندی کی تھی تھی جسے امیر معاویۃؓ پورا کرنا جاہتے تھے، اس زمانے میں مبادلہ زَر اور تبادلہ اشیاء کا نظام زیادہ پیچیدہ نہ تھ، اور سونے جاندی کے ذخائر بیت المال کے استحکام کے لئے محفوظ رکھنے کی خاص ضرورت نہتی۔

اب بیہ مقام تو ہمارے محترم نقاد ہی کو حاصل ہے کہ وہ چودہ سوسال پہلے کی حکومت کے بارے ہیں اس زمانے کے حکمران سے بھی زیادہ صبح اندازہ لگا لیتے ہیں کہ اس وقت بیت المال میں سونے چاندی کی ضرورت تھی یا نہیں تھی، ہمیں کشف و المہام کا یہ کمال تو حاصل نہیں، للبذا ہمیں یہ جرأت بھی نہیں ہے کہ اپنے اندازے کے ظلاف ہر امکان کود مہمل' قرار دے دیں، لیکن جو تھوڑی می عقل اللہ نے دی ہے، اس خلاف ہر امکان کود مهمل' قرار دے دیں، لیکن جو نظام رَر (Monetary System) رائج تھا، وہ دو دھاتی معیار (Bi-Metalism) پر بینی تھے جس میں بیت المال کوسونے چاندی کی ضرورت سب سے زیادہ ہوتی ہے۔ اس نظام میں سکے بھی سونے چاندی ہی جاندی کی خارد کے جاندی کی خارد کی خوری نہیں کی جاندی کی خارد کی خرورت سب سے زیادہ ہوتی ہے۔ اس نظام میں سکے بھی سونے چاندی کی خرورت کی جاندی کی خرورت ہیں تھی۔ المال کے اسخکام کے لئے سونے چاندی کی ضرورت کی جاندی کی خرورت ہوتے ہے۔ المال کے اسخکام کے لئے سونے چاندی کی ضرورت

اور اگر بالفرض اس وقت بیت المال کوسونے جاندی کی ضرورت آج کے مقابلے میں کم ہوتی تھی تو کیا اس کا مطلب ہیہ ہے کہ کھی ضرورت پڑتی ہی نہیں تھی؟ اور کیا اس دور میں کسی ایسے وقت کا تصوّر ہی نہیں کیا جاسکتا جس میں بیت المال کے اندر سونا جاندی ضرورت کے مقابلے میں کم ہوگیا ہو؟

ملک ناام علی صاحب نے تاریخ طبری کی ایک روایت پیش کر کے کہا ہے کہ حضرت معاویڈ نے صرف سونا چاندی بی شیس بلکہ ؤوسری نفیس اور عمدہ اشیاء (الروائع) بھی طلب کی تھیں، لیکن طبری کی اس روایت میں کنی راوی مجہول الحال بیں، اس کے مقابلے میں خود انہوں نے مشدرک حاکم کی جو روایت نقل کی ہے وہ سند کے لحاظ سے مضبوط ہے، اور اس میں''الروائع'' کا لفظ نہیں ہے، لبذا یہ لفظ

۔ حاشیہ آرئی کے سوا کچھ نہیں۔

میں نے اپنے مضمون میں مولانا مودودی صاحب کی عبارت کوان کے ماخذ کے مقابلے میں رکھ کرید وکھلایا تھا ہ دونوں میں کیا کیا تقاوت پایا جاتا ہے؟ اس کا مقصد صرف دونوں عبارتوں کا فرق بیان کرنا تھا۔ وہاں حضرت معاویہ کے خول کے جواز اور عدم جواز سے بحث نہیں تھی، یہ بحث میں نے آگے کی تھی، لیکن جناب ملک علام علی صاحب نے میرے مضمون کے نکات میں تقدیم و تأخیر کرکے انہیں ''تأویلات' کا لقب عطا فرمایا اور پھران تأویلات کی تردید میں کئی صفحات سپر قِللم کئے ہیں۔ جب خلط مجمث اس حد تک پہنے جائے تو ظاہر ہے کہ اس کا جواب دینا تطویل بھی ہے اور وقت کا ضیاع بھی، ملک صاحب کے بنیادی نکات کا جواب میں نے اوپر دے دیا ہوت کا ضیاع بھی، ملک صاحب کے بنیادی نکات کا جواب میں نے اوپر دے دیا ہوت کا ضیاع بھی، ملک صاحب کے بنیادی نکات کا جواب میں نے اوپر دے دیا ہوت کا ضیاع بھی، ملک صاحب کے بنیادی نکات کا جواب میں ان شاء اللہ حقیقت ہے، اس خلط مجمث کے لئے میں قار مین کو صرف یہ دعوت دینے پر اکتفا کرتا ہوں کہ وہ میرے اور ان کے مضمون کو آ منے سا منے رکھ کر مطالعہ فرمالیں، اِن شاء اللہ حقیقت

## حضرت علي پرسٽ وشتم

اس موضوع پر مولانا مودودی صاحب کی زیر بحث عبارت بیقی: ایک اور نهایت مکروه بدعت حضرت معاوید کے عبد میں بیشروع ہوئی کہ وہ خود اور ان کے حکم ہے ان کے تمام گورز، خطبوں میں برسر منبر حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سبّ وشتم کی بوچھاڑ کرتے ہے، حی کہ معجد نبوی کے سامنے حضور کے کہ معجد نبوی میں منبر رسول پر عین دوضہ نبوی کے سامنے حضور کے کو جوب ترین عزیز کو گالیاں دی جاتی تھیں اور حضرت علی کی اولاد اور ان کے قریب ترین رشتہ دار اپنے کانوں سے بید کی اولاد اور ان کے قریب ترین رشتہ دار اپنے کانوں سے بید گالیاں وینا کی الیاں سنتے تھے۔ کسی کے مرنے کے بعد اس کو گالیاں وینا شریعت تو در کنار، انسانی اخلاق کے بھی خلاف تھا اور خاص طور پر جعد کے خطبہ کو ان ان انداق کے بعد اس کو اخلاق کے بعد اس کو گالیاں وینا کر جعد کے خطبہ کو ان انداق کے بعد اس کو گالیاں وینا کے بعد اس کو تا اور خاص طور پر جعد کے خطبہ کو ان انداق کے بعد اس کو تا اور خاص طور پر جعد کے خطبہ کو ان انداق کے بعد اس کو تا اور خاص طور پر جعد کے خطبہ کو ان ان انداق کے بعد اس کو تا اور خاص طور پر جعد کے خطبہ کو ان ان گائی سے انداز کی دونوں کی دونوں کے بعد اس کو تا اور خاص طور پر جعد کے خطبہ کو ان ان انداق کے بعد اس کو تا ان انداق کی دونوں کی دونوں کو دونوں کی دونوں کو دونوں کی د

اور تارینی حقائق

r+ 4

عنرت معاور

لحاظ ہے سخت گھناؤ نافعل تھا۔ ﴿ فلانت وملوكيت ص ١٤٨٠)

ا- بیں نے اس پر سب سے پہلا اعتراض یہ کیا تھا کہ مولانا مودودی
صاحب نے حضرت معاویڈ کی طرف یہ'' مگروہ بدعت'' غلط منسوب کی ہے کہ:''وہ خود
خطبوں میں برسرِ منبر حضرت علی رضی اللہ عنہ پر سبّ وشتم کی ہو چھاڑ کرتے تھے'' اس کا
ثبوت نہ مولانا مودودی کے دیئے ہوئے حوالوں میں موجود ہے، نہ تاریخ و حدیث کی
سکسی اور کتاب میں۔ ملک صاحب اس کے جواب میں لکھتے ہیں:۔۔
مجھے عثانی صاحب کی شکات اس حد تک شکمے ہے کہ جن مقامات

مجھے عثانی صاحب کی شکایت اس حد تک شلیم ہے کہ جن مقامات کے حوالے مولانا مودودی نے دیئے ہیں وہاں یہ بات صراحة مذکور نہیں کہ امیر معاویۃ خود سب وشتم کرتے تھے۔

( ترجمان القرآن ، جولا كي ١٩٦٩ء ص:٣٣ و ٢٥)

لیکن اس کے بعد انہوں نے دعویٰ کیا ہے کہ بعض وُوسری روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ خود حضرت معاویۃ بھی اس فعل کا ارتکاب کرتے تھے، اپنے اس دعوے کے ثبوت میں انہوں نے البدایہ والنہایہ سے ایک روایت نقل کی ہے جس میں بہالفاظ ہیں کہ:-

لما حج معاویة أخذ بید سعد بن أبی وقاص وأدخله دار الندوة فأجلسه معه علی سریره ثم ذکر علی بن أبی طالب فوقع فیه فقال: أدخلتنی دارک وأجلستنی علی سریرک ثم وقعت فی علی تشتمه .... الخ. سریرک ثم وقعت فی علی تشتمه .... الخ. (خود ملک صاحب کے الفاظ میں اس روایت کا ترجمہ یہ ہے:-) جب معاویہ نے تج کیا تو انہوں نے سعد بن الی وقاص کو ہاتھ ہے بھرا اور دار الندوة میں لے جاکر اپنے ساتھ تحت پر بھایا، پھر علی بن ابی طالب کا ذکر کرتے ہوئے ان کی عیب جوئی کی، حضرت سعد نے جواب ویا: ''آپ نے مجھے اپنے گھر میں داخل کیا، اپنے تخت پر بھایا، پھر آپ نے علی کے حق میں برگوئی اور کیا، اپنے تخت پر بھایا، پھر آپ نے علی کے حق میں برگوئی اور

ے وشتم شروع کردی۔ م

ملک صاحب کے بقول اس روایت کے''شواہد و متابعات'' مسلم اور تر مذی میں بھی موجود ہیں، مسلم کی ایک حدیث یہ ہے:-

عن عامر بن سعد بن أبى وقاص عن أبيه قال: أمر معاوية بن أبى سفيان سعدًا فقال: ما منعك أن تسبّ أبا تراب؟ فقال: اما ما ذكرت ثلاثًا قالهن رسول الله صلى الله عليه وسلم فلن أسبّه.

(ملک صاحب کے الفاظ میں ترجمہ یہ ہے:-)

عامر بن سعد بن ابی وقاص این والد سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت معاویہ بن ابی سفیان نے حضرت سعد گو تھم دیا، پھر کہا کہ: آپ کوئس چیز نے روکا ہے کہ آپ ابوتر اب (حضرت علی لیہ سب وشتم کریں؟ انہوں نے جواب دیا کہ: جب میں ان تمین ارشادات کو یاد کرتا ہوں جو رسول انڈ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کے متعلق فرمائے تھے تو ہرگز ان پر سب وشتم نہیں کرسکتا ....الئے۔

یبال سب سے پہلا سوال تو بیہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر اس روایت کے اس ترجے کو وُرست مان لیا جائے جو جناب غلام علی صاحب نے کیا ہے، اور اس سے بعینہ وہ تأثر لیا جائے جو وہ لے رہے ہیں، تب بھی اس کی روشنی ہیں مولانا مودودی صاحب کے اس قول کی دلیل کیے مل گئی کہ: '' حضرت معاویہ خطبوں میں برسر منبر حضرت علی پرسب وشتم کی بوچھاڑ کرتے تھے''؟ ہر معقولیت پیند انسان بی فرق محسوس کرسکتا ہے کہ نجی مجلسوں میں کی شخص پر اعتراضات کرنا اور بات ہے اور ''جمعہ کے خطبوں میں برسر منبرسب وشتم کی بوچھاڑ'' بالکل وُ وسری چیز، دعویٰ تو یہ کیا جارہا ہے کہ حضرت معاویہ جمعہ کے خطبوں میں سب وشتم کی بوچھاڑ کرتے تھے، اور دلیل بید دی جارہی ہے کہ ایک نجی مجلس میں ایک صحابی کے سامنے انہوں نے حضرت علی پر کھی

تفرت معاوييً ۴٠٨ اور تاريخي حقائق

اعتراضات کئے،اس پر ملک صاحب لکھتے ہیں:-

ممکن ہے کہ عثانی صاحب بہاں نکتہ آٹھا کیں کہ اس میں منبر کا ذکر نہیں ہے، مگر میں کہتا ہوں کہ ایسا فعل جس کا دُوسروں کو آمر کیا جائے اور جس پر عمل نہ کرنے کی صورت میں بازپُرس کی جائے، کوئی معقول وجہ نہیں کہ اس کا ارتکاب علانیہ نہ ہو۔ پھر بالفرض آگر بیفعل منبر پر کھڑے ہوکر نہیں، بلکہ مریر پر بیٹھ کر کیا جائے تو کیا قباحت میں کوئی کی واقع ہوجاتی ہے؟ بلکہ ایک طرح سے پرائیوٹ مجلس میں سب وشتم اپنے ساتھ افتیاب کو بھی جع کر لیتا ہے۔

اس سوال کا جواب تو صرف ملک صاحب ہی کے پاس ہوگا کہ صرف پرائیوٹ مجلس ہی کی گفتگو''اغتیاب' کے ذیل میں کیوں آتی ہے؟ منبر پر سب وشتم کرنا اغتیاب کیوں نہیں؟ یہ بات فی الحال موضوع سے خارج ہے۔ بہر کیف! ان کے کہنے کا خلاصہ یہ ہوا کہ پرائیوٹ مجلس میں کسی کو بُرا بھلا کہنا منبر پر سب وشتم کرنے سے زیادہ بڑا گناہ ہے، کیونکہ اس میں بقول ان کے''اغتیاب'' بھی شامل ہوجاتا ہے، لیکن شاید ملک صاحب یہ لکھتے وقت یہ بھول گئے کہ اس مسئلے میں مولانا مودودی صاحب کیا ارشاد فرما چکے ہیں، انہوں نے نہ کورہ عبارت ہی میں لکھا ہے کہ:۔
صاحب کیا ارشاد فرما چکے ہیں، انہوں نے نہ کورہ عبارت ہی میں لکھا ہے کہ:۔

انسانی اخلاق کے بعد اس کو گالیاں دینا شریعت تو در کنار،

انسانی اخلاق کے بھی خلاف تھا اور خاص طور پر جمعہ کے خطبے کو انسانی اخلاق کے لحاظ سے شخت الودہ کرنا تو دین و اخلاق کے لحاظ سے شخت کھناؤنافعل تھا۔

خط کشیدہ الفاظ انہوں نے اس جرم کی شناعت کو بڑھانے کے لئے ہی لکھے ہیں لکھے ہیں اگر ملک صاحب کے قول کے مطابق خطبے میں گالی دینا پرائیوٹ مجلس میں بُرا کہنے سے اُہوکن ہے تو براہ کرم وہ اس کی تشریح بھی فرمادیں کہ اس'' خاص طور پڑ' کا کیا مطلب ہوا؟ واقعہ یہ ہے کہ مذکورہ بالا روایت کا مفہوم ملک صاحب نے صحیح طور ہے بیان نہیں فرمایا، حضرت علیؓ اور حضرت معاویۃٌ میں نقطۂ نظر کا جوشدید اختلاف تھا وہ کسی سے یوشیدہ نہیں، حفزت علیؓ حفزت معاویۃ کو بغاوت کا مرتکب سمجھتے تھے اور اس کا اظہار بھی فرماتے تھے، دُوسری طرف حضرت معاویةٌ پیسمجھتے تھے کہ حضرت علیٌّ قاتلین عثمان سے قصاص لینے میں مداہنت برت رہے ہیں، اس لئے برغلط ہیں۔ نقطۂ نظر کے اس شدید اختلاف کا اظہار دونوں کی نجی مجلسوں میں ہوتا رہتا تھا۔حضرت معاویۃ اینے ذاتی خصائل و اوصاف اور فضائل و مناقب میں چونکہ حضرت علیؓ کے ہم پلینہیں تھے، اس لئے ہوسکتا ہے کہ ان نجی مجلسوں میں ان کے منہ سے کوئی ایک آ دھ لفظ غیرمحاط بھی نکل جاتا ہو،لیکن اس رائی پریہ پربت آخر عدل و انصاف کی کون می منطق ہے کھڑا کیا جاسکتا ہے کہ وہ''علانیہ خطبوں میں برسر منبر حضرت علیؓ پر سبّ وشتم کی بوچھاڑ'' کرتے تھے۔

اصل میں مذکورہ روایت کے اندر لفظ''ست'' استعال ہوا ہے، عربی زبان میں اس کامفہوم بہت وسیع ہے، اُردو میں لفظ''سبّ وشتم'' جس مفہوم میں استعال ہوتا ہے عربی زبان میں اس کا استعال اس مفہوم میں نہیں ہوتا۔

اگر کوئی شخص کسی کی غلط رَوْش پر اعتراض کرے، اس کی کسی غلطی پر ٹو کے، اے خطا کار مھمرائے، یا تھوڑا بہت بُرا بھلا کہہ دے تو اُردو میں اس کے لئے لفظ ''سب وشتم'' استعال نہیں ہوتا، نہ اس پر'' گائی'' کے لفظ کا اطلاق ہوتا ہے، لیکن عربی زبان میں معمولی سے اعتراض یا تغلیط کو بھی لفظ''سبَ'' ہے تعبیر کردیتے ہیں، اور کلام عرب میں اس کی بہت ہی نظیریں ملتی ہیں۔

صحیح مسلم ہی گی ایک حدیث میں ہے کہ تبوک کے سفر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اینے رُفقاء کو یہ ہدایت فرمائی تھی کہ کل جب تم تبوک کے چیشمے پر پہنچو تو تم میں سے کوئی شخص اس کے پانی کو میرے پہنچنے سے پہلے نہ چھوئے ، اتفاق سے دو صاحبان قافلے ہے آ کے نکل کر چشمے پر پہلے پہنچ گئے اور انہوں نے یانی بی الیا، راوی کہتے ہیں کہ جب ہتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کواس کی اطلاع ہوئی تو:۔ اور تاریخی حقائق

11+

حضرت معاوييًّ

فسبّهما النبي صلى الله عليه وسلم.

ترجمہ:-ان دونوں کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ''سبّ' فرمایا۔

کیا کوئی شخص یہاں روایت کا بیترجمہ کرسکتا ہے کہ (معاذ اللہ) آپ صلی

اللہ علیہ وسلم نے انہیں گالیاں دیں؟ یا ان پر''سب وشتم کی بوچھاڑ' کردی؟ ظاہر ہے

کہ نہیں! یہاں''سبّ' کا لفظ غلطی پر ٹو کئے، خطا کار گھرانے یا غلطی پر سخت ست کہنے

کے معنی میں استعال ہوا ہے، ادھر میں نے اپنے پہلے مقالے میں صحیح بخاری کی ایک

روایت پیش کرکے ثابت کیا تھا کہ ایک صاحب نے حضرت علی کے کھی ''ابو

تراب' کا لفظ استعال کرنے کو'نست'' ہے تعبر فر مادیا تھا۔

ان حالات میں بلا خوف تردید یہ بات کہی جا کئی ہے کہ حضرت معاویہ نے حضرت سعد کے ساتھ اپنی نجی مجلس میں بھی حضرت علی پر جو'نسب'' کیا، یا کرنے کی ہدایت کی تو وہ أردو والا'نسب وشتم'' نہیں تھا جسے مولانا مودودی صاحب نے بڑی آسانی کے ساتھ'' گالیاں دیۓ' سے تعبیر فرمادیا ہے، بلکہ صحیح مسلم کی ندکورہ حدیث کی طرح یہاں بھی'نسب' سے مراد حضرت علی پر اعتراض کرنا اور ان کی (مزعومہ) غلطی سے اپنی براءت کا اظہار ہے، اس سے زائد پچونہیں، ورنہ یہ بات آخر کیو کمرعقل میں آسکتی ہے کہ ایک طرف حضرت معاویہ خضرت علی کو اپنے سے افضل قرار دیتے ہیں رواللہ انسی لاعلم اندہ حیر متی وافضل اُن خرار صدائی سے کہتے ہیں کہ:''میرے سامنے علی کے اوصاف بیان کرو' اور جب وہ حضرت علی کی غیر معمولی تعریفیں کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ:''اللہ ابوالحین (علی ) پر رحم کرے، خدا کی قشم وہ ایسے ہی سے' ہیں تو کہتے ہیں کہ:''اللہ ابوالحین (علی ) پر رحم کرے، خدا کی قشم وہ ایسے ہی سے' کردے ماللہ اُبا الحسن کان واللہ کاذاک )'' اور جب حضرت علی کی وفات کی خبر (رحم ماللہ اُبا الحسن کان واللہ کاذاک )'' اور جب حضرت علی کی وفات کی خبر کرنے ہوں سے بہنے تو اس پر شدید رہنے وغم کا اظہار فرماتے ہیں اور کہتے ہیں کہ:''ابن ابی طالب اُب

 <sup>(</sup>۱) صحیح مسلم : ۲:۲ ص: ۲۳۲۱، اصبح السمطابع کر اچی، کتاب الفضائل، باب معجزات النبی صلی الله علیه و سلم .

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية خ: ٨ ص:١٣٩\_

 <sup>(</sup>٣) الاستيعاب تحت الاصابة ٣٠٠٠ ص ٣٠٠٠ و٣٨، المكتبة النجارية الكبوئ، القاهرة ١٩٣٩ء.

کی موت سے فقہ اور علم رُخصت ہوگئے'' (ذھب الفقہ والعلم بسوت ابن أبی طالب)' اور دُوسری طرف انہیں گالیاں دینے اور ان پرسبّ وشتم کی ہوچھاڑ کرنے کو جزو ایمان بھی سجھتے ہیں؟ اگر حضرت سعدؓ کی مذکورہ روایت کو ان تمام روایات کے ساتھ ملاکر دیکھا جائے اور ساتھ میں حضرت معاویہؓ کے مقام صحابیت، ان کے علم و فضل، ان کی شرافت و نجابت اور ان کے حلم و تدبر کو سامنے رکھا جائے تو کسی بھی صاحب انصاف کو اس بات میں شک نہیں روسکتا کہ یہاں' سبّ' کا ترجمہ' گائی' ساحب انصاف کو اس بات میں شک نہیں روسکتا کہ یہاں' سبّ' کا ترجمہ کرنا کہ: - سے کرنا ایس ہی زیادتی ہے جیسے حج مسلم کی مذکورہ حدیث کا میتر جمہ کرنا کہ: - سخضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے (معاذ اللہ) انہیں گالیاں دیں۔ میں نے اپنے مقالے میں نقل کیا تھا کہ حضرت معاویہؓ کے پاس جب میں اس نے اپنے مقالے میں نقل کیا تھا کہ حضرت معاویہؓ کے پاس جب

میں نے اپنے مقالے میں مل کیا تھا کہ حضرت معاویہ کے پاس جب حضرت علیٰ کی وفات کی خبر کینجی تو وہ رونے لگے، اور اپنی اہلیہ سے حضرت علیٰ کی تعریف کی، اس واقعے پر جو تبصرہ ملک غلام علی صاحب نے فرمایا ہے، اس کا جواب دینا تو میرے بس سے باہر ہے، البتہ اسے محض عبرت کے لئے قارئین کے سامنے نقل کرنا چاہتا ہوں، فرماتے ہیں: –

بچھاس رونے پرکسی شاعر کا پیشعر بے اختیار یاد آگیا ہے۔
آئے تربت پر مری، ردئے، کیا یاد مجھے
خاک اُڑانے لگے جب کرچکے برباد مجھے
واقعہ بیہ ہے کہ حضرت معاویڈ کے رونے سے تو دراصل بی ثابت
ہوتا ہے کہ ان کا ضمیر خود جانتا تھا کہ خلیفہ وقت سے لڑکر انہوں
نے کس خطائے عظیم کا ارتکاب کیا تھا، اور ان کا دِل خوب جانتا
تھا کہ بغاوت کے جرم سے قطع نظر علیٰ جیسے خص کے مقابلے میں
خود ان کا دعوائے خلافت کس قدر بے جاتھا۔
خود ان کا دعوائے خلافت کس قدر بے جاتھا۔
(ترجمان القرآن، جولائی ۱۹۲۹ء ص:۲۸)

یهال تک هاری گزارشات کا خلاصه دو باتین بین، ایک بیه که مولانا

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ج:٨ ص:١٣٠٠

مودودی صاحب نے حضرت معاویہ پر جو یہ بے دلیل الزام عائد کیا ہے کہ وہ '' نظبوں میں برسرِ منبر حضرت علی پر سب وشتم کی بوچھاڑ کرتے تھے'' اس کا ثبوت نہ صرف یہ کہ ان کے دیئے ہوئے حوالوں میں نہیں ہے، بلکہ جو روایت ملک صاحب نے پیش کی ہے، اس سے بھی یہ الزام ثابت نہیں ہوتا، کیونکہ مولانا مودودی صاحب کا دعوٰ یہ جمعہ کے خطبوں میں برسرِ منبر اس حرکت کا ارتکاب کیا جاتا تھا، جس کا حاصل یہ ہے کہ سب علی کو جزو دین بنالیا گیا تھا، اس لئے اس کو انہوں نے ''برعت'' کے عنوان سے تعبیر کیا ہے، حالانکہ ملک صاحب نے جو روایت پیش کی ہے، اس کے بیش نظر یہ ایک نجی مجلس کا واقعہ تھا۔

وُوسرے میہ کہ اس نجی مجلس میں بھی جو''سبَ'' کا لفظ استعمال ہوا ہے، اس کا ترجمہ'' گائی'' ہے کرنا وُرست نہیں، اس کا حاصل حضرت علیؓ کے طرز عمل پر اعتراض کرنا، ان کے موقف کو غلط تھہرانا، اور اس موقف ہے اپنی براءت کا اظہار ہے، اور بیہ ایسا ہی ہے، جیسے کہ صحیح مسلم کی حدیثِ ندکورہ میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف لفظ ''سبَ'' منسوب کیا گیا ہے۔

۲- دُوسرا مسئلہ حضرت معاویة کے گورنروں کا ہے، مولانا مودودی صاحب کا دعویٰ ہے ہے۔ اس دعویٰ ہے ہے کہ ان کے'' تمام گورنز' بلا استثناء خطبوں میں سبّ علیٰ کیا کرتے تھے، اس دعوے کی دلیل میں مولانا مودودی نے صرف دو روایتوں کا حوالہ دیا تھا، ایک سے خابت ہوتا ہے کہ حضرت معاویة نے حضرت مغیرہ بن شعبہ کو با قاعدہ سبّ علیٰ کی تاکید فرمائی تھی، اور دُوسری سے معلوم ہوتا ہے کہ مروان بن حکم اپنے خطبوں میں حضرت علیٰ پرسبّ کیا کرتا تھا۔

ان میں سے پہلی روایت کے بارے میں، میں نے تفصیل کے ساتھ بتایا تھا کہاس کے تمام راوی از اوّل تا آخر شیعہ ہی شیعہ میں، اور ان میں سے بعض کو علائے رجال نے'' کذّاب'' تک کہا ہے، اس لئے بیروایت لائقِ اعتاد نہیں۔

ملک صاحب نے اس کے جواب میں'' رُواۃِ تاریخ'' کے عنوان سے لمجی چوری بحث کی ہے، لیکن اس میں سب وہی باتیں وُہرائی ہیں جو مولانا مودودی صاحب نے ''خلافت و ملوکیت'' کے ضمیے میں کھی ہیں۔ میرے مقالے کی ساتویں قسط ملک صاحب کی اس بحث کے بعد شائع ہوئی تھی، میں اس میں ان تمام ولائل پر مفصل گفتگو کرکے ان کا جواب دے چکا ہوں، ملک صاحب نے میری اس بحث کا کوئی جواب آب تک نہیں دیا، اس لئے مجھے یہاں اس بحث کے اعادے کی ضرورت نہیں، جوحضرات جا ہیں اس بحث کا مطالعہ فرما کے ہیں۔

رہی دُوسری روایت، سواس کے بارے میں، میں نے سیح بخاری کی ایک حدیث ہے نابت کیا تھا؟ ایک شخص نے حضرت مہل سے آگر شکایت کیا تھا؟ ایک شخص نے حضرت مہل ہے آگر شکایت کی کہ مدینہ کا گورز حضرت علی پر''سبّ' کرتا ہے، حضرت مہل نے بوچھا: ''کیا کہتا ہے'' اس نے جواب دیا: ''حضرت علی کو ابو تراب کہتا ہے'' حضرت مہل نے جواب میں اسے بتایا کہ بیالقب تو حضرت علی کو خود حضور صلی الله علیہ وسلم نے محبت میں دیا تھا۔ میں نے عرض کیا تھا کہ مروان کے سبّ وشتم کی حقیقت بس اتی تھی کہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم حضرت علی کو محبت میں اس نام سے بھارتے تھے، مروان زیادہ سے زیادہ اسے اس کے حقیق معنوی میں استعال کرتا ہوگا، اس کے جواب میں ملک صاحب لکھتے ہیں:۔

امام بخاریؓ نے حدیث کا صرف وہ حصدروایت کیا ہے جس سے حضرت علیؓ کی منقبت ثابت ہوتی ہے۔

غالبًا ملک صاحب کا منشاء یہ ہے کہ یبال مروان کی کچھ اور گالیاں بھی مذکور ہول گی جنسیں امام بخاری چھوڑ گئے۔ میری گزارش یہ ہے کہ روایت کا جو حصہ امام بخاری چھوڑ گئے۔ میری گزارش یہ ہے کہ روایت ہے وہ حصہ امام بخاری چھوڑ گئے ہیں، اگر جناب غلام علی صاحب کسی معتبر روایت ہے وہ حصہ نقل کرے دکھادیتے، اور اس میں واقعتا حضرت علی کو گالیاں دی گئی ہوتیں، تب تو ان کا یہ کہنا بجا ہوسکتا تھا، لیکن وہ باقی ماندہ حصہ پیش بھی نہیں کرتے تو محض ان کے قیاس بلکہ واہم کی بنیاد پر یہ کیسے کہہ دیا جائے کہ اس روایت کا کچھ حصہ امام بخاری چھوڑ گئے ہیں؟ اس طرح تو ہر باطل سے باطل مسلک کی دلیل بیدانی جاسکتی ہے کہ بخاری کی فلال حدیث امام بخاری نے مخضر نقل کی ہیاں گئی ماندہ جسے مقال ان کی فلال حدیث امام بخاری نے مخضر نقل کی ہے، اس کے باقی ماندہ جسے سے فلال

اور تاریخی حقائق

ric 🛫

بات ثابت ہوتی ہے۔ ملک صاحب علمی و تحقیقی مباحث میں کم از کم ایس باتوں ہے تو پر ہیز فرما کیں۔ آگے تحریر فرماتے ہیں:-

عثانی صاحب کا بید خیال غلط ہے کہ مردان، ابوتر اب سے بس "ملی کا باپ" مراد لیتا تھا، عربی میں "ابو" کا لفظ بطور مضاف صرف باپ کے معنی میں نہیں آتا "دوائے" کے معنی میں بھی آتا ہے ..... مروان طنزأ اس لفظ کو خاک آلود کے معنی میں استعال کرتا تھا۔

میری گزارش بیہ بحکہ ''ابوتراب' کالفظی ترجمہ آپ ''مٹی کا باپ' کر لیجئے یا ''مٹی والا'' بہرحال بیہ بیار بھرا لقب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی گو دیا تھا، کوئی شخص کسی بُری نیت سے بیلفظ حضرت علی کے لئے استعال کرے تو یہ اس کی احتقانہ تعریض ہے، نیت کے لحاظ سے اس کا بیفعل لائقِ ملامت ضرور ہے لیکن اس لفظ کو انصاف کے کسی بھی قاعدے سے ''سبَ وشتم کی بوچھاڑ' یا '' گائی' نہیں کہا جاسکتا۔ میں لکھ چکا ہوں کہ حضرت علی کے ایک فوجی افسر حضرت جاربہ بن قدامہ نے جاسکتا۔ میں لکھ چکا ہوں کہ حضرت علی کے ایک فوجی افسر حضرت جاربہ بن قدامہ نے ایک مرتبہ حضرت ابو ہریرہ کو ''ابو سنور' ' (بلی والا یا بلی کا باپ) کے نام سے یاد کیا تھا، اگر لفظ ''ابوتراب' کو سبَ وشتم کی بوچھاڑ کہا جاسکتا ہے تو معلوم نہیں جناب غلام علی صاحب ''ابوسنور' کو کیا فرما کس گے ؟

یہ تو وہ دو روایتیں تھیں جن کا حوالہ مولانا مودودی صاحب نے دیا ہے،

ملک غلام علی صاحب نے اپنے مقالے میں تین روایتیں اور پیش کی ہیں، پہلے مند
احمہ سے حضرت اُمِّ سلمۂ کی ایک روایت پیش کی ہے کہ انہوں نے بعض اصحاب سے
فرمایا: ''کیا تمہارے یہاں منبروں پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر سبّ ہوتا ہے؟''
لوگوں نے پوچھا: ''وہ کیسے؟'' حضرت اُمِّ سلمۂ نے فرمایا: ''الیس یسبّ عملی و من
احبّہ؛'' (کیا علی اور ان سے محبت کرنے والوں پر سبّ نہیں ہوتا؟)۔

<sup>(</sup>۱) یبال پُرانے ایڈیشن میں ایک حاشیہ تھا جس سے رُجوعٌ کا اعلان ''البلاغ'' جمادی الاولیٰ ا<u>۳۹</u>اھ میں کردیا گیا تھا، مگر وہ کچھ عرصہ چھپتا رہا، اب اسے یباں سے نکال دیا گیا ہے۔ محمد تق عثانیٰ معراقی علاق

دُومرے ابوداؤدؒ اور مند احمدؒ سے ایک روایت نقل کی ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبۃؓ کے سامنے کسی شخص نے حضرت علیؓ پر لگا تار'نسبؔ'' شروع کیا تو حضرت سعید بن زیدؓ نے حضرت مغیرہؓ کو تنبیہ فرمائی کہتمہارے سامنے یہ''سبؔ'' جورہا ہے اورتم اس پرکوئی نکیرنہیں کرتے؟

تیسرے ابن جریر طبریؒ کی ایک روایت پیش کی ہے جس ہے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت حسنؓ نے حضرت معاویۃؓ کے ساتھ صلح کرتے وقت من جملہ اور شراا کا کے بیہ شرط بھی رکھی تھی کہ:''ان کے سنتے ہوئے حضرت علیؓ پر سبّ نہ کیا جائے''۔

یہ ہیں وہ تین روایتیں جن کی بنیاد پرانہوں نے سبِّ علیؓ کے بارے میں لکھا ہے کہ:'' یہ بات جس طرح تاریخ اور حدیث کی کتابوں میں مذکور ہے وہ اسے قطعیت اور تواتر کا درجہ دے رہی ہے۔''

ندکورہ بالا روایات کا تحقیقی جواب دینے سے قبل میں یہاں کچھے اور روایات پیش کرتا ہوں، ملک صاحب براہ کرم ان کا بغور مطالعہ فرما کیں۔

الف:- ابن صبيب (متوفى مهم مشهور مورّخ بين، وه فق كرتے بين:-فلما قدم الكوفة على رضى الله عنه جعل أصحابه يتناولون عثمان فقال بنو الأرقم: لا نقيم بلديشتم فيه عثمان، فخرجوا إلى الجزيرة فنزلوا الرها، وشهدوا مع معاوية الصفين. (1)

ترجمہ: - جب حضرت علی رضی اللہ عنہ کوفہ میں آئے تو ان کے ساتھی حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی بدگوئی کرنے گئے، بنو الارقم نے کہا کہ: ہم اس شہر میں نہیں رہ کیتے جس میں حضرت عثمان پر سب وشتم کیا جاتا ہو، چنا نچہ وہ جزیرہ کی طرف چلے گئے اور رہا کے مقام پر مقیم ہوئے اور حضرت معاویۃ کے ساتھ جنگ صفین میں شرک ہوئے۔

<sup>(1)</sup> ابن حبيبٌ: المهجورُ عن ٢٩٥٠، وانزة المعارف ٢١ ١٣ هير

ب: - ابن جریر طبری ُ نقل کرتے ہیں کہ حضرت معاویۃ کے بھیجے ہوئے ایک وفد سے خطاب کرتے ہوئے حضرت علیؓ نے فرمایا: -

معاوية الذى لم يجعل الله عز وجل له سابقة فى الدين ولا سلف صدق فى الإسلام طليق بن طليق حزب من هذه الأحزاب لم يزل الله عز وجل ولرسوله صلى الله عليه وسلم وللمسلمين عدوا هو وأبوه حتى دخلا فى الاسلام كارهين.

ترجمہ: - معاویہ وہ ہیں جن کے لئے اللہ نے نہ دِین ہیں کوئی فضیات رکھی ہے، نہ اسلام میں ان کا کوئی اچھا کارنامہ ہے، خود بھی طلیق ہان احزاب میں سے بھی طلیق ، ان احزاب میں سے ہیں (جو مدینہ پر چڑھ کرآئے تھے) اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمیشہ دُشمن رہے، وہ بھی اور ان کے باپ بھی یہاں تک کہ اسلام میں بادل ناخواستہ داخل ہوئے۔

ای روایت میں آگے ہے کہ وفد کے لوگوں نے حضرت علیؓ ہے پوچھا کہ:

''کیا آپ گواہی دیتے ہیں کہ حضرت عثان رضی اللہ عنہ مظلوماً قتل ہوئے؟'' تو آپ ؓ
نے فرمایا کہ: ''لا أقبول إنه قتل مظلومًا ولا إنه قتل ظالمًا'' (نہ میں بیکہتا ہوں کہ وہ فالم بن کرفتل ہوئے) اس پر وفد بیا کہہ کر ظالم بن کرفتل ہوئے) اس پر وفد بیا کہہ کر چلا آیا کہ:''جوحضرت عثانؓ کے قتل کومظلوماً نہیں سمجھتا، ہم اس سے بری ہیں''۔ (۱) جہا آیا کہ:''جوحضرت عثانؓ نے قتل کومظلوماً نہیں سمجھتا، ہم اس سے بری ہیں''۔ (۱) خطہ دستے ہوئے فرمایا:۔

فإن معاوية وعمرو بن العاص وابن أبي معيط وحبيب بن مسلمة وابن أبي سرح والضحاك بن قيس ليسوا بأصحاب دين ولا قران أنا أعرف بهم منكم قد

<sup>(</sup>۱) الطبري تناه ص ۳ و د\_

صحبتهم أطفالا وصحبتهم رجالا فكانوا أشر أطفال (١) وأشر رجال.

ترجمه: - معاویه، عمرو بن عاص، ابن معیط، حبیب بن مسلمه، ابن سرح اور ضحاک بن قیس، دین اور قرآن سے تعلق رکھنے والے نہیں ہیں، میں ان کے والے نہیں ہیں، میں انہیں تم سے زیادہ جانتا ہوں، میں ان کے ساتھ اس وقت بھی رہا ہوں جب یہ بیچ تھے اور اس وقت بھی رہا ہوں جب یہ بیچ تو بدترین بیچ اور مرد تھے تو بدترین مرد۔

د:-حجر بن عدیؒ حضرت علیؓ کے معروف ساتھیوں میں سے تھے، ان کے اور ان کے ساتھیوں کے بارے میں حافظ ابنِ کثیرؓ لکھتے ہیں:-

> إنهم كانوا ينالون من عثمان ويطلقون فيه مقالة الجور وينتقدمون على الأمراء .... الخ.

> ر جمہ:- یہ لوگ حضرت عثمانؓ کی بدگوئی کرتے اور ان کے بارے میں ظالمانہ ہاتیں کہتے تھے۔

ہ:- بعض مؤرِّ خین نے تو یہاں تک لکھا ہے کہ حضرت علیؓ نے عین صلح کی گفتگو کے دوران بھی حضرت معاویہؓ کے لئے سخت تو بین آمیز الفاظ استعمال کئے اور ان کے ایمان تک کومشکوک بتایا، البدایہ والنہایہ ج: ۷ ص:۲۵۸ میں مؤرِّ خین کے بیہ اقوال نقل کرکے حافظ ابن کثیرؓ نے ان کی تر دید کی ہے۔

جہاں تک ہماراتعلق ہے، ہم تو ان جیسی بیشتر روایتوں کو ان کی سند کے ضعف اور راویوں کو ان کی سند سے ضعف اور راویوں کے نا قابلِ اعتاد ہونے کی بناء پر صحح نہیں سجھتے اور ان میں سے بعض کو قطعی جھوٹ اور افتر اء سجھتے ہیں، لیکن مولانا مودودی صاحب اور ملک غلام علی صاحب جو تاریخی روایات کو بے چون و چرا مان کینے کے قائل ہیں، براو کرام''ا اعاء

<sup>(</sup>۱) الطبرى ج:۲۸ ص:۲۲۳\_

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ع:٨ ص:٥٣\_

الرجال کے دفتر'' کھولے بغیر بیہ بتا کیں کہ اگر ان روایات کی بناء پر کوئی شخص میہ عمارت لکھے کہ:-

ایک مکروہ بدعت حضرت علیؓ کے زمانے میں بیشروع ہوئی کہ وہ خود اور ان کے حکم سے ان کے ساتھ خطبول میں برسرِ منبر حضرت عثمان ؓ اور حضرت معاویا ؓ پر سبّ وشتم کی بوچھاڑ کرتے ہے، اور ان کے محبت رکھنے والے دوست اپنے کانول سے بید گالیاں سنتے تھے۔

اور پھرکوئی شخص مذکورہ جار روایات کونقل کر کے اس جملے کی تائید میں بید کھھ دے کہ:''یہ بات جس طرح تاریخ کی کتابوں میں مذکور ہے وہ اسے قطعیت اور تواتر کا درجہ دے رہی ہے'' تو مولانا مودودی صاحب اور محترم ملک غلام علی صاحب کے پاس اس کا کیا جواب ہوگا؟ کیا وہ ان واقعات کو'' قانون کی بالاتری کا خاتمہ'' قرار دے کر ملوکیت کا آغاز (معاذ اللہ) حضرت علیؓ سے کر سکیس گے؟

ملک صاحب ہے اس تمبیدی سوال کے بعد اصل موضوع کی طرف رُجوع کرتا ہوں، حقیقت یہ ہے کہ حضرت علی اور حضرت معاویۃ کے درمیان نقطۂ نظر کا شدید اختلاف تھا جو بالآخر باہمی جنگ پر منتج ہوا، کیکن ان کا یہ باہمی اختلاف کی شرافت کی حدود ہے متجاوز نہیں ہوا، جو روایتیں اس کے بظاہر خلاف نظر آتی ہیں، خواہ ان میں حضرت علی کا حضرت معاویۃ اور حضرت عثان پرسب وشتم کرنا ندکور ہویا حضرت معاویۃ اور ان کے ساتھوں کا حضرت علی پر، ان میں ہے اکثر تو فتنہ پرداز قتم کے سائیوں کی گھڑی ہوئی ہیں، اور جو دو ایک روایتیں صبح سند کے ساتھ آئی ہیں، ان میں لفظِ گھڑی ہوئی ہیں، ان میں لفظِ 'سب' ہے مراد بلا شبہ ایک و وسرے کے موقف کو غلط قرار دینے اور اس سے اپنی براہت کا اظہار ہے۔

جن روایوں سے خود حضرت معاویہؓ کا حضرت علیؓ پر سب کرنا یا اس کا تھکم وینا معلوم ہوتا ہے، ان کی حقیقت تو ہم تفصیل سے بیان کر چکے ہیں، رہیں یہ تین روایتیں تو ان سے خود حضرت معاویہؓ کا سب کرنا تو ظاہر ہے کہ تابت نہیں ہوتا، ان کے بعض ساتھیوں کا سب کرنامعوم ہوتا ہے۔لیکن جس ماحول میں ''ابوتراب'' کہنے کو بھی ''سب '' سے تعبیر کردیا جاتا ہو، وہاں ہر شخص سے اندازہ لگا سکتا ہے کہ اس سے مراد ''گالی دینا'' نہیں، بلکہ تغلیط و تعریض میں بعض لوگ کسی وقت حدود ہے کسی قدر متجاوز بھی ہو گئے ہوں، لیکن اس سے یہ نتیجہ ہر گرنہیں نکالا جاسکتا کہ حضرت معاویہ خود اور ان کے تکم سے ان کے تمام گورز جمعہ کے خطبوں میں حضرت عالی ٹرسب وشتم کی بوچھاڑ کیا کرتے تھے۔

جیرت ہے کہ مولانا مودودی اور غلام علی صاحب ایک طرف تو صرف لفظ ابوتراب ' کو'نسب وشتم کی بوچھاڑ' کہنے پر مصر ہیں، دُوسری طرف وہ خود حضرت معاویۃ کو بعناوت کا مجرم قرار دیتے ہیں، ان کی طرف انسانی شرافت کے یکسر خلاف حرکات منسوب کرتے ہیں، انہیں مالی غنیمت میں خیانت کا مرتکب بتاتے ہیں، انہیں ظالم و جابر ثابت کرتے ہیں، ان کے باوجود یہ ماننے کے لئے تیار نہیں ہیں کہ انہوں نے حضرت معاویۃ پر'نسب وشتم کی بوچھاڑ' کی ہے۔ ملک صاحب نے اپنے مضمون نے حضرت معاویۃ پر'نسب وشتم کی بوچھاڑ' کی ہے۔ ملک صاحب نے اپنے مضمون میں ماضی قریب کے بعض مصنفین کی عبارتیں بھی پیش کی ہیں کہ انہوں نے وہی باتیں مودودی صاحب نے انداز بیان میں عموم خاصا فرق ہے، دُوسر نے ظاہر ہے کہ یہ بات مودودی صاحب کے انداز بیان میں عموم خاصا فرق ہے، دُوسر نے ظاہر ہے کہ یہ بات مودودی صاحب کے انداز بیان میں عموم خاصا فرق ہے، دُوسر نے نظامی کے لئے وجہ جواز نہیں بن سکتی کہ وہ ماضی قریب کے بعض دُوسر نے مصنفین سے بھی سرز د ہوئی ہے۔ اس لئے اس پر گفتگو لا حاصل ہے۔ (۱)

# استلحاقِ زياد

اس مسئلے میں مولانا مودودی صاحب کی زیرِ بحث عبارت رہے:-زیاد بن سمیہ کا امتلحاق بھی حضرت معاویہ ؓ کے ان افعال میں

<sup>(</sup>۱) ای ضمن میں حضرت مولانا اشرف علی صاحب فقالوئی کی زبانی حضرت شاہ محمد اساعیل شہیدٌ کا جو واقعہ ملک صاحب نے ''حکایات الاولیا،'' سے نقل کیا ہے، اس میں حضرت شاہ شہیدٌ نے شیعہ حضرات کو الزامی جواب دیا ہے، اس سے بیلازم نہیں آتا کہ حضرت شاہ شہید کا نظریہ یہی تھا۔

حضرت معاوية ۲۲۰ اورتاريخي حقائق

ہے ہے جس میں انہوں نے سیای اغراض کے لئے شریعت ے ایک مُسلّم قاعد ہے کی خلاف ورزی کی تھی۔ زیاد طائف کی ایک لونڈی سمیہ نامی کے پیٹ سے پیدا ہوا تھا، لوگوں کا بیان تھا کہ زیانۂ حاملی میں حضرت معاوییؓ کے والد جناب ابوسفیانؓ نے اس لونڈی سے زنا کا ارتکاب کیا اور اس سے وہ حاملہ ہوئی۔ حضرت ابوسفیانؓ نے خود بھی ایک مرتبہ اس بات کی طرف اشارہ کیا تھا کہ زیاد انہی کے نطفے سے ہے۔حضرت علیٰ کے زمانۂ خلافت میں وہ آپ کا زبرست حامی تھا اور اس نے بری اہم خدمات انجام دی تھیں، ان کے بعد حضرت امیر معاویة نے اس کو اپنا حامی اور مددگار بنانے کے لئے اینے والد ماجد کی ز نا کاری پر شہادتیں لیں اور اس کا ثبوت بہم پہنچایا کہ زیاد انہیں کا ولد الحرام ہے۔ پھر اس بنیاد پر اسے اپنا بھائی اور خاندان کا فروقرار دے دیا۔ بدفعل اخلاقی حیثیت سے جبیبا کچھ مکروہ ہے وہ تو ظاہر ہی ہے۔ گر قانونی حیثیت ہے بھی بیدا یک صریح اور ناجائز فعل تھا کیونکہ شریعت میں کوئی نسب زنا سے ثابت نہیں ہوتا۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا صاف حکم موجود ہے کہ:'' بجیراس کا ہے جس کے بستریر وہ پیدا ہوا، اور زانی کے لئے کنگر پھریں'' أُمِّ المؤمنين حضرت أمَّ حبيبةً نے اس وجہ سے اس کو اپنا بھائی تشلیم کرنے ہے انکار کر دیا اور اس سے پر دہ فرمایا۔

میں نے ابنِ خلدون وغیرہ کے حوالے سے بیٹابت کیا تھا کہ زمانہ جاہلیت میں سمیہ کے ساتھ حضرت ابوسفیان کے جس تعلق کو مولانا مودودی صاحب نے ''زنا'' کا عنوان دیا ہے، وہ در حقیقت جابلی نوعیت کا ایک نکاح تھا، اور اس نوعیت کا نکاح اگر چہ اسلام کے بعد منسوخ ہوگیا، لیکن اس فتم کے نکاح سے جو اولاد جاہلیت میں پیدا ہوئی اسے ثابت النسب کہا گیا، وہ اولاد حرام نہیں ہوئی۔ زیاد کا معاملہ بھی یہی تھا کہ

حضرت ابوسفیان نے اسلام سے پہلے خفیہ طور پر یہ اقرار کرلیا تھا کہ زیاد انہی کا بیٹا ہے، اس لئے اس کا نسب ثابت ہو چکا تھا، حضرت معاویۃ نے دس گواہوں کے گواہی دستے پر (جن میں بیعت ِرضوان کے شریک صحابۃ بھی شامل تھے) اس واقعے کا صرف اعلان کیا اور زیاد کو اپنا سوتیلا بھائی تسلیم کرلیا۔

جناب ملک غلام علی صاحب نے اس پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:۔ ظاہر ہے کہ نسب و انتساب کی بیہ صورتیں جو جاہلیت میں رائج تھیں وہ اس وقت تک تحقق اور مُسلّم شارنہیں ہو سکتی تھیں جب تک سوسائی میں ان کا اعلانِ عام نہ ہوجائے اور مرد صلبی اولاد کی طرح بچے کواینے کئے میں واخل نہ کرلے۔

ملک صاحب نے اپنے مضمون میں ای بات پر زور دیا ہے کہ اگر زیاد زنا

کے بجائے جابل نکاح سے پیدا ہوا تھا تو انتساب کا اعلانِ عام ضروری تھا اور خفیہ طور پر استلحاق کا اقرار ثبوت ِنسب کے لئے کافی نہیں تھا۔ لیکن اوّل تو غلام علی صاحب نے اس بات کی کوئی دلیل نہیں دی کہ جاہلیت کے اس انتساب میں اعلانِ عام ایک لازمی

شرط کی حیثیت رکھتا تھا، جاہلیت کے نکاحوں کی جوتفصیل حضرت عائشہ صدیقہ سے صحیح میں میں میں میں میں میں میں میں ایک می

بخاری میں مردی ہے، اس میں اس شرط کا کوئی بھی ذکر نہیں ہے، بلکہ جابلی نکاح کے جو اور طریقے اسلام سے پہلے رائج تھے، ان پر نظر کی جائے تو صراحة بیر معلوم ہوجاتا

ہ کدایسے انتساب کے لئے اعلانِ عام برگز ضروری نہیں تھا، بلکد اگر معاملہ بالکل

خفیہ رہے تب بھی انتساب ہوجاتا تھا، علامہ داؤدیؓ تحریر فرماتے ہیں:-

بـقـى عـليها أنحاء لم تذكرها، الأوّل نكاح الخدن وهو

فى قوله تعالى ولا متخذات أحدان كانوا يقولون ما

استتر فلا بأس به وما ظهر فهو لوم. (١)

ترجمہ: - جابلی نکاح کی کچھ قتمیں ایسی بھی ہیں جو حضرت عائشہ نے بیان نہیں فرمائیں، ان میں سے پہلی قتم خفیہ آشنائی کا نکاح

<sup>(</sup>۱) د نکھنے: فتح الباری ج:۹ ص:۰۵، و عمدۃ القاری ج:۲۰ ص:۱۲۳\_

> ہے، اوراس کا ذکر قرآنِ کریم کے ارشاد: "وَ لَا مُتَجِدُاتِ أَخُدُان" میں موجود ہے، جاہلیت کے لوگ کہا کرتے تھے کہ ایباتعلق اگر خفیہ طور پر ہوتو اس میں کچھ حرج نہیں، اور علی الاعلان ہوتو وہ قابل ملامت بات ہے۔

اس سے صاف واضح ہے کہ جابلی نکاح میں خفیہ تعلق یا خفیہ انتساب قابلِ ملامت نہیں تھا، لہٰذا ملک غلام علی صاحب کا بیہ کہنا بالکل غلاہے کہ:''نسب و انتساب کی بیصورتیں اس وقت تک مُسلَّم نہیں ہوسکتی تھیں جب تک سوسائٹی میں ان کا اعلانِ عام نہ ہو جائے۔''

پھرا گرخفیہ اسلحاق جاہلیت میں قابلِ قبول نہیں تھا تب بھی حضرت ابوسفیان فی نے کم از کم دس آ دمیوں کی موجودگی میں نسب کا اقرار کیا تھا۔ مؤرّخ مدائن نے ان دس گواہوں کے نام شار کرائے ہیں اور حافظ ابنِ حجرؓ نے انہیں نقل کیا ہے۔ اس لئے قانونی طور پر اس اقرار کوخفیہ نہیں کہا جاسکتا، ابنِ خلدون نے اس کے لئے "خفیہ" کا جو لفظ استعال کیا ہے، اس کا مطلب اس سے زائد نہیں کہ عام لوگوں میں یہ اقرار مشہور ومعروف نہیں ہوا تھا۔

حقیقت بیہ ہے کہ زیاد کا استلحاق اگر ایبا ہی بے بنیاد اور شریعت کے مُسلّمہ قاعدوں کی صرح خلاف ورزی پر ببنی ہوتا جیسا کہ مولانا مودودی صاحب یا بعض وُوسرے حضرات نے سمجھا ہے تو پھر ساتھ ہی بیاتشلیم کرلینا چاہئے کہ اُمتِ اسلامیہ اینے خیرالقرون میں حق کے محافظوں سے یکسر خالی ہوگئ تھی، ورنہ کیا بیہ بات عقل میں آسکتی ہے کہ اتنی بڑی دھاندلی کا ارتکاب ایک ایسے دور میں کیا جائے جس میں چپے پر نزول وحی کا مشاہدہ کرنے والے صحابہؓ موجود ہوں، بیعتِ رضوان کے شریک صحابہؓ خود اس صرح دھاندلی کے حق میں گواہی دیں، اور اُم ّ المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اس دھاندلی کے حق میں خود مہرِ تقد یق خبت کریں؟
مدیقہ رضی اللہ عنہا اس دھاندلی کے حق میں خود مہرِ تقد یق خبت کریں؟

<sup>(</sup>١) وكيميِّ : الاصابة ع: الس:٥٦٣، المكتبة التجارية الكبري، زياد بن ابيه

اُمِّ المؤمنين نے سوچا ہوگا كہ بے جاروں كى حاجت روائى ہو، اس لئے ابن ابی سفیان لكھ دیا۔

تصوّر تو فرمائے! کہ اس کا مطلب کیا ہوا؟ مطلب ہے ہے کہ اُم المؤمنین رضی اللہ عنہا نے محض چند ' بیچاروں کی حاجت روائی' کی خاطر قرآن وسنت ہے اس صرح بغاوت کو گوارا کرلیا۔ خدارا! غور فرمائیں کہ کیا معاذ اللہ ایک ولد الزنا کوسرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا براد رنبیتی قرار دینے کی بے غیرتی ان سے کسی بھی قیمت پر سرز د ہو تھی ؟ جیرت ہے کہ جناب ملک غلام علی صاحب کو یہ گوارا ہے کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے ساتھ ایسا گمان کیا جائے، لیکن مولانا مودودی صاحب کی غلطی سامیم کرنا کسی قیمت پر گوارانہیں ہے۔

میں نے اپ مضمون میں خابت کیا تھا کہ جن معترضین نے اس وقت استاحاقِ زیاد پر نکتہ چینی کی تھی ان کی وجۂ اعتراض بالکل ؤوسری تھی، ان کا کہنا یہ تھا کہ ابوسفیان رضی اللہ عنہ بھی سمیہ کے قریب تک نہیں گئے، لیکن جب معاملہ دس گواہوں سے خابت ہوگیا تو انہوں نے اپنے اعتراض سے رُجوع کرلیا اور اپنے رویے پر ندامت کا اظہار کرکے حضرت معاویہ سے معافی بھی مائی۔ ملک صاحب اس کے جواب میں صرف اتنا لکھتے ہیں:۔

اس کا جواب سے ہے کہ یہ فیصلہ خواہ سیج تھا یا غلط، بہرحال اسے مملکت میں نافذ کردیا گیا جیسا کہ دیت اور توریث کے فیصلے نافذ کئے تھے۔

سوال یہ ہے کہ اگر یہ فیصلہ غلط طور پر نافذ کیا گیا تھا تو معترضین نے اپنے سابقہ رویے پر شرمندگی کا اظہار کیول کیا؟ جائم کے کسی فیصلے کو زبردی نافذ کرادینا اور بات ہوتی ہے اور اسے صحح تسلیم کرلینا بالکل وُ وسری چیز، یہال معترضین نے صرف یہی نہیں کہ اس فیصلے کے نفاذ میں مزاحمت نہیں کی، بلکہ صراحة اقرار کیا کہ ان کا سابقہ اعتراض غلط نبی پربنی تھا اور اب وہ اس پر ندامت محسوس کرتے ہیں۔

ملک صاحب کا پیرخیال بھی ڈرست نہیں ہے کہ بعد میں تاریخ اور انساب کی

تضرت معاوية ٢٢٦٧ وورتاريخي حقاكل

کتابین زیاد کو''زیاد بن ابیه' اور''زیاد بن عبید' بی کھھتی چلی آئی بیں۔علم انساب کے سب سے مشہور عالم اور مؤرّخ علامہ بلاذرکؓ دُوسری صدی ججری میں گزرے ہیں، انہوں نے اپنی معروف کتاب''الانساب الاشراف' میں زیاد کا ترجمہ''زیاد بن ابی سفیان' بی کے عنوان سے کیا ہے۔

ملک غلام علی صاحب نے اس قضیہ ہے بھی استدلال کرنے کی کوشش کی ہے جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں حضرت سعد اور حضرت عبد بن زمعہ گا ۔ درمیان پیش آیا تھا، لیکن سے استدلال اس لئے وُرست نہیں کہ اس واقع میں باندی کے دیوے دار دو تھے، ایک باندی کے آقا کی طرف ہے اس کے بھائی (حضرت عبد بن زمعہ ) اور وُوسرے عتبہ کی طرف ہے اس کے بھائی (حضرت سعد )، گویا ایک طرف خود صاحب فراش نیچ کا مدی تھا اور وُوسری طرف غیر صاحب فراش کو ملے گا جو فراش کا مالک ہو، چنانچہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بچہ اس کو ملے گا جو فراش کا مالک ہو، چنانچہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بچہ صاحب فراش کو دیا اور حضرت سعد کا دعویٰ مستر دکر دیا۔

اس کے برخلاف زیاد کے معافے میں ابوسفیان ﷺ کے سواکسی اور کا اقرار یا دعوی نسب ثابت نہیں، اس لئے اس کی نوعیت بالکل بدل جاتی ہے، اگر صورتِ واقعہ یہ ہوتی کہ ایک طرف عبید (جس کے فراش پر زیاد پیدا ہوا تھا) زیاد کو اپنی طرف منسوب کرنا ، اور دُوسری طرف ابوسفیان ؓ اسے اپنی طرف منسوب کرنا چاہتے تو بلاشبہ یہ معاملہ حضرت سعد ؓ کے قضیہ کے مشابہ ہوجاتا، اور اس صورت میں شرعاً زیاد کا نسب عبید سے ثابت ہوتا نہ کہ ابوسفیان ؓ ہے، لیکن جب خود عبید اس معالمے میں خاموش ہے اور زیاد کے انتساب کا دعولی نہیں کرتا تو اُب دعوی صرف ابوسفیان ؓ کا ہے، اور چونکہ یہ دعوی اسلام سے قبل ہوچکا تھا، اس لئے وہ قابلِ قبول ہوتا ہے، اور ایس خیر ہوتا کی اسلام سے قبل ہوچکا تھا، اس لئے وہ قابلِ قبول ہوتا اور اسے حضرت سعد ؓ کے دعوے پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

ملک صاحب نے اس موضوع پر جو بحث کی ہے وہ بہت منتشر اور غیر مرتب ہے کیکن اس کے بنیادی نکات کا جواب میں نے اُوپر دے دیا ہے، میں سمجھتا ہوں کہ اس بحث میں اصل فیصلہ کن باتیں وہی ہیں جو اُوپر آنچکیں، اور اگر یہ نکات ذہن میں رہیں تو ملک صاحب کی علمی بحث کا جواب ہوجاتا ہے۔ رہی یہ بات کہ ماضی قریب کے فلال فلال مصنفین نے بھی حفرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے اس فعل پر اعتراض کیا ہے، تو اصل واقعے کے سامنے آنے کے بعد یہ کوئی علمی دلیل نہیں رہتی۔ اصل حقیقت کی دیانت وارانہ تحقیق کے بعد ہمیں اس پر شرح صدر ہے کہ جس جس نے اس معاملے میں حضرت معاویہ کومطعون کیا ہے، اس نے غلطی کی ہے، خواہ مولانا مودودی ہوں یا مولانا ابوالکلام آزاد یا کوئی اور۔ میں نہیں سمجھتا کہ اگر ایک غلط بات مولانا مودودی صاحب کے علاوہ مولانا ابوالکلام آزاد، قاضی زین العابدین میر شی اور مولانا سعید احمد البرآبادی نے بھی لکھ دی ہو، تو وہ شیحے کے وکر ہو گئی ہے؟

غلام علی صاحب نے حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی ایک عبارت '' تحفہ اثنا عشریہ' سے نقل کی اور چینج کے انداز میں ارشاہ فرمایا ہے کہ: '' مدیر البلاغ مولانا مودودی اور شاہ عبدالعزیزؓ کی تحریر آ منے سامنے رکھ کر ذرا مجھے بتا کیں کہ مولانا مودودی نے وہ کیا خاص بات کھی ہے اور ان کے بقول اس معاملے میں عام معترضین سے زیادہ بخت اور افسوسناک ادر مکروہ اُسلوب بیان اختیار کیا ہے۔'' مولانا مودودی صاحب کی عبارت، میں بحث کے شروع میں نقل کر چکا ہوں، قار مین اس کا مقابلہ شاہ عبدالعزیز صاحب کے مندرجہ ذیل جملوں سے کرلیں جو انہوں نے حضرت معاویۃ کے بارے میں لکھے ہیں:۔

اس وقت معاویہ نے ابوسفیان کے اس کلمے سے تمسک کیا جو ان کی زبان سے عمرو بن عاص اور حضرت امیر کے رُو برو لکا تھا اور اس کو اپنا بھائی قرار دیا اور مہم ھیمیں زیاد بن ابی سفیان اس کا لقب تحریر کیا۔ تمام مملکت میں اعلان کرادیا کہ اس کو زیاد بن ابی سفیان کہا کریں۔

یہ دُرست ہے کہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحبؓ حضرت معاویۃ کے اس فعل کو دُرست نہیں سیجھتے ، اور اس معالم میں ہمیں ان سے اختلاف ہے، انہوں نے زیاد کے حق میں بہت سخت الفاظ استعال کئے ہیں، لیکن کیا مذکورہ عبارت میں کوئی ایک لفظ عضرت معاوية ٢٢٦ اورتاريخي حقائق

بھی ایبا ہے جسے حضرت معاویہ ی کے لئے اہانت آمیز کہا جاسکے؟ اس کے بعد مولانا مودودی صاحب کی عبارت پھر بڑھ لیجئے اور دیکھئے کہ اس میں بقول ملک صاحب کے کوئی'' خاص بات'' ہے یانہیں…؟

### ابن غيلان كا واقعه

مولانا مودودی صاحب نے لکھا ہے:-

حضرت معاویہ نے اپنے گورزوں کو قانون سے بالاتر قرار دیا اور ان کی زیاد تیوں پر شرقی اَحکام کے مطابق کارروائی کرنے سے انکار کردیا۔ ان کا گورز عبداللہ بن عمرو بن غیلان ایک مرتبہ بھرے میں منبر پر خطبہ دے رہا تھا، ایک خص نے دورانِ خطبہ اس کو کنگر ماردیا، اس پر عبداللہ نے اس شخص کو گرفتار کروادیا اور سی کا ہاتھ کو ادیا۔ حالانکہ شرکی قانون کی رُوسے بیالیا جرم نہ تھا جس پر ہاتھ کاٹ دیا جائے۔ حضرت معاویہ کے پاس استغاثہ گیا تو انہوں نے فرمایا کہ میں ہاتھ کی دیت تو سیت المال سے ادا کردوں گا مگر میرے نمال سے قصاص لینے کی کوئی سبیل نہیں۔ کردوں گا مگر میرے نمال سے قصاص لینے کی کوئی سبیل نہیں۔

میں نے اس واقعے کے اصل ماخذ (البدایہ والنہایہ) کے حوالے سے ثابت کیا تھا کہ اس واقعے میں جس شخص کا ہاتھ کا ٹا گیا تھا، خوداس کے رشتہ داروں نے ابن غیلان سے بیتح ریکھوائی تھی کہ حاکم نے اس کا شبہ میں ہاتھ کا ٹا ہے، چنانچہ حضرت معاویہ کے سامنے مقدمے کی جوصورت خود استغاثہ کرنے والوں نے پیش کی اور جس کا اقرار خود مدعاعلیہ حاکم نے بھی تحریری طور پر کیا، وہ یہ تھی کہ ابن غیلان نے ایک شخص کا ہتر میں کاٹ ویا ہے۔ میں نے عرض کیا تھا کہ شبہ میں ہاتھ کاٹ دینا بلاشبہ حاکم کی سیکن اس غلطی کی بناء پر کسی کے نزدیک بھی یہ تھم نہیں ہے کہ اس کی سین اس پر تعزیر بھی یہ کہ اس کا ہاتھ بھی کاٹ دیا جائے، بلکہ اس غلطی کی سزا میں اس پر تعزیر بھی جاری کی جائی ہے اور اسے معزول بھی کیا جاسکتا ہے۔ نہ کورہ میں اس پر تعزیر بھی جاری کی جائی ہے۔ نہ کورہ

واقع میں حضرت معاویہ نے اس شخص کی دیت بھی ادا کی اور حاکم کومعزول بھی کردیا۔
میرے استدلال کے جواب میں ملک غلام علی صاحب نے جو بحث کی ہے،
وہ خلام محث کا افسوں ناک نمونہ ہے۔ انہوں نے تین چارصفحات میں تو خلفائے راشدین اسمان و خلفائے راشدین کے عمل وانصاف کے متفرق واقعات ذکر کئے ہیں، ظاہر ہے کہ حضراتِ خلفائے راشدین کے فیصلوں کے بلند معیار ہے کون انکار کرسکتا ہے؟ یہ وعویٰ بھی بھی بھی ہم نے نہیں کیا کہ حضرت معاویہ کے فیصلوں سے بہتر یا حزم واحتیاط اور کہ حضرت معاویہ کے فیصلوں سے بہتر یا حزم واحتیاط اور اصابت رائے میں ان کے برابر تھے۔ گفتگو تو یہ مورتی ہے کہ ان کے فیصلے کومولانا مودودی صاحب نے '' قانون کی بالاتری کا خاتمہ'' اور شریعت کے خلاف قرار دیا ہے، مودودی قانون کی رابر علم کے کہ ان کے فیلائی کا خاتمہ'' اور شریعت کے خلاف قرار دیا ہے، مودودی قانون کی رابر علم کے کہ ایک کے خلاف قرار دیا ہے،

پھر ملک صاحب نے لکھا ہے کہ چونکہ واقعتاً اس شخص کا ہاتھ شبہ میں نہیں، بلکہ حاکم کوئنگر مارنے پر کاٹا گیا تھا اور'' کنگر مارنے پر ہاتھ کاٹ دیناکسی طرح بھی شبہ کی اصطلاحِ فقہی کی تعریف میں نہیں آ سکتا'' اس لئے حضرت معاویہ کا یہ فیصلہ غلط تھا۔ ملک صاحب اگر ذرا ٹھنڈے دِل ادر انصاف ہے غور فرمائیں تو ان پر بھی ید بات واضح ہوسکتی ہے کہ مذکورہ واقعے میں حضرت معاویة کے سامنے کنگر مارنے کا ذ كرنه استغاثه كرنے والوں نے كيا، نه مدعا عليه حاكم نے ، ان كے سامنے تو دادري ہي اس بات کی طلب کی گئی کہ ہمارے آدمی کا ہاتھ شبہ میں کاٹ دیا گیا ہے۔ جب مدعی اور مدعا عليه دونول ايك صورت واقعه يرمنفق بين تو حضرت معاوييٌ كو بيعلم غيب آخر کہاں ہے حاصل ہوسکتا تھا کہ مظلوم نے خود اصل واقعے کو چھپا کر مدعا علیہ کے جرم کو ہلکا کردیا ہے؟ ملک صاحب فرماتے ہیں کہ حضرت معاوییؓ کواصل واقعے کی تحقیق کر کی ۔ چاہئے تھی۔ کیکن تحقیق اور تفتیش کا سوال وہاں پیش آتا ہے جہاں مدعی اور مدعا علیہ میں کوئی اختلاف ہو، جہاں مقدمے کے دونوں فریق کسی بات پر متفق ہوجا کیں، وہاں اگر فیصلہ ان کی بیان کردہ متفقہ صورت پر کردیا جائے تو حاکم کومور دِ الزام نہیں تھہرایا جاسکتا۔ فرض سیجے کہ زید عمر پر بید دعویٰ کرتا ہے کہ اس نے میرے بھائی کوفل کیا ہے۔ حاکم جب عمرے یو چھتا ہے تو وہ اقبال جرم کر لیتا ہے، اگر اس صورت میں حاکم عمر پر اور تاریخی حقائق

277

حضرت معاوية

قتل کی سزا عائد کردے تو کیا وہ گنا ہگار کہلائے گا؟

جناب غلام علی صاحب نے اس بحث میں دُوسری تضاد بیانی بید کہ ہے کہ ایک طرف تو وہ مجھ سے بیہ مطالبہ فرماتے ہیں کہ:''میں عثانی صاحب کا بڑا ممنون ہوں گا اگر وہ البلاغ ہی میں بیہ بات واضح فرمادیں کہ بیہ عجیب وغریب اُصول کتاب و سنت یا کسی فقہی کتاب کے کون سے مقام پر ندکور ہے کہ شبہ کا فائدہ جس طرح ملزم کو ماتا ہے، ای طرح حاکم کو بھی ملتا ہے؟'' گویا اس طرح وہ فقہی اُصول کو شجے شلیم کرنے ماتا ہے انکار کررہے ہیں، لیکن دُوسری طرف خود ہی تحریفرماتے ہیں:۔

یہ اُصول اپنی جگہ پرمُسلَم ہے کہ ہرانسان کی طرح ایک حاکم یا قاضی بھی اپنے فیصلے میں غلطی کرسکتا ہے اور وہ جائز تحفظ کاحق دار ہے۔

میں جران ہوں کہ ان دونوں باتوں میں کس طرح تطبیق دُوں؟ سوال بیہ ہے کہ اگر ایک حاکم غلطی ہے کسی کا ہاتھ شبہ میں کاٹ دے (یعنی سرقہ کی تمام شرا لکھ پوری ہونے میں کوئی کسر رہ گئی ہو، اس کے باوجود وہ قطع پد کی سزا جاری کردے) تو آپ کے نزدیک سزا میں اس کا ہاتھ کئے گا یا نہیں؟ ملک صاحب کی پہلی بات کا خلاصہ بید نکاتا ہے کہ اس کا ہاتھ کئے گا لیکن اس کی دلیل میں انہوں نے شامی کی جو عبارت پیش کی ہے اس میں کہیں قصاص کا ذکر نہیں، اس میں صرف اتنا لکھا ہے کہ: "بعزد القاضی و یعزل عن القضاء" (قاضی کو تعزیر کی جائے گی اور اسے عہدہ قضاء سے معزول کردیا جائے گا) اس میں قصاص کا ذکر کہاں ہے؟ اور یہ میں لکھ چکا ہوں کہ حضرت معاویہ نے ابن غیلان کو معزول کردیا تھا، جس کا ذکر مولانا مودودی نے صدف کردیا ہے۔ اور اگر ان کے نزدیک ہاتھ نہیں کئے گا جیسا کہ ملک صاحب کی دوسری عبارت سے معلوم ہوتا ہے تو پھر میرا دعویٰ بھی تو یہی ہے کہ اس صورت میں حاکم پر قصاص نہیں آئے گا بلکہ اسے تعزیر اور معزول کی سزا دی جائے گی، اس سے معلوم ہوتا ہے تو پھر میرا دعویٰ بھی تو یہی ہے کہ اس صورت میں حاکم پر قصاص نہیں آئے گا بلکہ اسے تعزیر اور معزول کی سزا دی جائے گی، اس سے میں اس کے گا بلکہ اسے تعزیر اور معزول کی سزا دی جائے گی، اس سے میں اس کے گا بلکہ اسے تعزیر اور معزول کی سزا دی جائے گی، اس سے میں اس کے گا بلکہ اسے تعزیر اور معزول کی سزا دی جائے گی، اس سے میں استحد کی اس کے میں سے کہ اس میں میں اس کے گا بلکہ اسے تعزیر اور معزول کی سزا دی جائے گی، اس سے میں اس کے گا بلکہ اسے تعزیر اور معزولی کی سزا دی جائے گی، اس سے میں اس کی گا بلکہ اسے تعزیر اور معزولی کی سزا دی جائے گی، اس سے میں اس کی گا بلکہ اسے تعزیر اور معزولی کی سزا دی جائے گی، اس سے میں میں اس کی گا بلکہ اسے تعزیر اور معزولی کی سزا دی جائے گی، اس سے کہ اس صورت میں میں اس کی کو کو کی گی دور کی کی سے کہ اس صورت میں میں دی کی کی دور کی کو کر کو کی کو کردیا ہے کہ اس صورت کی میں کی کو کی کو کی کو کرنے کی کو کردیا ہے کہ اس صورت کی میں کو کردیا ہے کہ کی کو کردیا ہے کہ اس صورت کی کو کردیا ہے کہ کو کردیا ہے کہ کی کو کردیا ہے کہ کی کی کی کی کو کردیا ہے کہ کی کردیا ہے کہ کردیا ہے کہ کی کردیا ہے کہ کی کردیا ہے کردیا ہے کہ کو کردیا ہے کردیا

یہ بات انتہائی افسوس ناک ہے کہ ملک غلام علی صاحب نے رو المحتار (شامی) کی جوعبارت نقل کی ہے اس میں یہ بات صراحة موجود ہے کہ اگر کوئی قاضی

یا حاکم شبه میں سرقد وغیرہ کی حد جاری کردے تو ضمان بیت المال پر آتا ہے اور حاکم کو پورا تحفظ ملتا ہے، اور اگر عمداً الیی غلطی ہوئی ہوتو ضمان خود اس پر آتا ہے، اس پر تحزیر بھی کی جاتی ہے اور اسے معزول بھی کیا جاتا ہے، لیکن قصاص کسی صورت میں نہیں آتا۔ علامہ ابنِ عابدین شامیؓ کی پوری عبارت بیہ ہے:۔

وأما الخطافى حقه تعالى بأن قضى بحد زنا أو سرقة أو شرب واستوفى الحد ثم ظهر أن الشهود كما مر فالضمان فى بيت المال وإن كان القضاء بالجور عن عمد وأقرّ به فالضمان فى ماله فى الوجوه كلها بالجناية والاتلاف ويعزر القاضى ويعزل عن القضاء.

ترجمہ: - اور رہا حاکم کاحق اللہ کے معاملے میں غلطی کرنا، مثلاً یہ کہ اس نے حدزنا، حدیرقہ یا شراب نوشی کی حدکا فیصلہ کرکے حد جاری کردی پھر معلوم ہوا کہ گواہ حسب سابق (یعنی نااہل) سے تو ضان بیت المال پر آئے گا، اور اگر فیصلہ جان ہو جھ کرظلم پر بنی ہوتو تمام صورتوں میں خواہ وہ بدنی نقصان رسانی کی ہوں یا مالی ہوتو تمام صورتوں میں خواہ وہ بدنی نقصان رسانی کی ہوں یا مالی اتلاف کی، ضمان خود قاضی کے مال پر آئے گا اور قاضی کو تحزیر بھی کی جائے گی اور اسے قضاء کے عہدے سے معزول بھی کیا حائے گا۔

اس عبارت میں جو پہلی صورت (گواہوں کے نااہل ہونے کی) بیان کی گئی ہے، وہ بعینہ حضرت معاویہ والے مقدمے کی ہے، اس لئے کہ ان کے سامنے مقدمہ قضا بالقبہ کا پیش ہوا تھا، اس بارے میں علامہ شائ نے صاف لکھا ہے کہ صاف رویت) بھی ہیت المال پر ہوگا، حاکم پر نہیں۔ بلکہ اس عبارت سے تو صاف یہ معلوم بھی ہوجاتا کہ قضاءِ قاضی بالجور ہوئی ہے ہوجاتا کہ قضاءِ قاضی بالجور ہوئی ہے

<sup>(</sup>۱) الشاميُّ: ردّ المحتار عَنه ص:۵۳۰، بولاق، مصر، "مطلب في ما لو قضى القاضى بالجور"\_

اور تاریخی حقائق

حضرت معاوبةً

تب بھی اس پر قصاص نہ آتا بلکہ عنان ، تعزیر اور معزولی کی سزائیں دی جاتیں۔ اب بیہ انتہا درجے کی دلآوری ہی کی بات ہے کہ ملک صاحب شامی کی اس عبارت کو جو صراحة ان کے موقف کی تردید کر رہی ہے اپنی تائید میں بیش کرکے مجھ سے دلیل کا مطالبہ بھی فرماتے ہیں ، إِنَّ هَٰذَا لَشَہٰے ءٌ عُجَابٌ!

#### گورنروں کی زیاد تیاں

اس کے بعد مولانا مودودی صاحب نے حضرت معاویہ گے کی جھاور گور نرول کی زیاد تیول کے واقعات درج کئے تھے اور ان کا ذمہ دار حضرت معاویہ کو گھرایا تھا،
ان میں سے پہلا واقعہ زیاد کا تھا کہ اس نے بعض لوگوں کے ہاتھ صرف اس جرم پر کاٹ دیئے کہ انہوں نے اس پر خطبے کے دوران سنگ باری کی تھی، اس روایت میں کاٹ دیئے کہ اس کے ایک راوی علی ہیں، جن سے عمر بن شبہ نے بیہ روایت میں نقل کی ہے، اگر یہاں علی سے مرادعلی بن عاصم ہیں تو ان کی روایات اُئمہ جرح و تعدیل کے نزد کی تابل استدلال نہیں ہیں، اس بات پر تو سبھی متفق ہیں کہ روایات کے معاملے میں بکترت غلطیاں کرتے ہیں، حافظے میں کمزور ہیں اور انہیں وہم بہت ہوجاتا ہے اور غلطی کا اعتراف کبھی نہیں کرتے، پھر بعض حضرات کا کہنا تو بیہ ہے کہ جان ہوجھ کر جھوٹ نہیں ہولئے اور بعض حضرات نے ان پر کذب کا الزام بھی لگایا جہد یہ نیر بارون فرماتے ہیں: ''میا ذلت نعو فہ ہالکذب'' (جمیں مسلسل ان کے جب سے کہ اطلاعات ماتی رہی ہیں)، انہوں نے گئی روایات خالد الخذاء سے نقل کی ہیں، جب حضرت خالد سے تقدیق کی گئی تو انہوں نے سے کا انکار کیا۔ '

اور اگر اس سے مراد علی بن محمد ہیں جبیبا کہ تاریخ طبری ہی کے بہت سے

<sup>(</sup>۱) عمر بن شبہ کے اساتذہ میں ''علی'' نام کے دو اُستاذوں کا ذکر ماتا ہے، ایک علی بن عاصم ہیں (تہذیب ج: ۷ ص: ۴۲۰) اور دُوسرے علی بن مجمد جن سے طبریؒ میں کئی روایتیں مروی ہیں۔ (۲) ابسو حساتیم الواذیؒ: السجسوح والتعدیل ج:۳ ص: ۱۹۸ و ۱۹۹، و تھا ذیب التھذیب ج:۷ ص: ۳۲۴ تا ۳۲۸

مقامات پر عمر بن شبہ علی بن محمد سے روایت کرتے ہیں، نو عمر بن شبہ کے ہم عصروں میں بھی اس نام کے دو صاحبان گزرے ہیں، ایک علی بن محمد مدائنی، یہ بھی ہنتگم فیہ ہیں۔ اور دُوسرے علی بن محمد موصلی، انہیں خود ان کے شاگر د حافظ ابونعیم نے کذاب میں۔ اور دُوسرے علی بن محمد مسلمہ بن محارب ہیں، جتنی اساء الرجال کی کتابیں ہمارے یاس ہیں ان میں کہیں ان کا تذکرہ نہیں مل کا۔

اس وجہ سے بیروایت نا قابلِ اعتاد ہے، لیکن علی سیل الفرض میں نے بیلکھا تھا کہ اگراس روایت کو درست بھی مان لیا جائے تو کسی تاریخ میں بیموجوز نہیں ہے کہ حضرت معاوید گو اس کی اطلاع ہوئی اور انہوں نے اس پر زیاد کو کوئی تنبیہ نہیں کی۔ ملک صاحب نے اس احتال کو رَدِّ کیا ہے کہ حضرت معاوید کو اس واقعے کا علم نہیں ہوا، میر نے نزدیک بھی اس میں شک نہیں کہ بیمض احتال ہی ہے، اسے نہ قطعیت کا درجہ دیا جاسکتا ہے اور نہ قوی احتال قرار دیا جاسکتا ہے، اس لئے سیحے بات یہی ہے کہ بیہ روایت نا قابل اعتاد ہے۔

ؤ دسرا واقعہ بسر بن ابی ارطاقؓ کا تھا کہ انہوں نے یمن میں حضرت علیؓ کے گورنر عبیداللہ بن عباس کے وو بچوں کوقتل کردیا اور ہمدان میں بعض مسلمان عورتوں کو کنیز بنالیا۔

جہاں تک بچوں کے قتل کا تعلق ہے، میں نے عرض کیا تھا کہ یہ حضرت معاویۃ کے عہدِ خلافت کا نہیں بلکہ مشاجرات کے زمانے کا قصہ ہے جبکہ حضرت علیؓ اور حضرت معاویۃ کے قشکر باہم برسر پیکار تھے، اور اوّل تو ان جنگوں کے بیان میں راویوں نے رنگ آمیزیاں بہت کی ہیں، حافظ این کیڑجی اس قصے کو نقل کر کے لکھتے ہیں: "وفی صحته عندی نظر" اس قصے کی صحت پر مجھے اعتراض ہے (البدایہ جن، عندی نظر اس قصے کی صحت پر مجھے اعتراض ہے (البدایہ جن، عندالل لڑائیوں وُوم کے سالار مسلسل لڑائیوں کی مصروف رہے ہیں۔ ان حالات میں ان پر ہمہ وقت پورا قابور کھنا بہت مشکل تھا، میں مصروف رہے ہیں۔ ان حالات میں ان پر ہمہ وقت پورا قابور کھنا بہت مشکل تھا،

<sup>(1)</sup> العسقلانيُّ: لسان الميزان حج:٣٠ ص:٣٥٣، دائرة المعارف، وكن ١٣٣٠هـ

<sup>(</sup>٢) الذهبيُّ: ميزان الاعتدال ق:٢ ص:٢٣٧، مطبعة السطوة ١٣٢٥هـ ـــ

٢٣٢

حضرت علیؓ اور حضرت معاوییؓ دونوں نے اینے ماتخوں کو بیہ ہدایت کی ہوئی تھی کہ وہ قال کے وقت حدِ ضرورت سے آ گے نہ بڑھیں، خود انہی بسر کا مقولہ میں نے نقل کیا تھا جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت معاویۃ نے انہیں ہر بالغ شخص کے قتل ہے بھی منع کیا تھا چہ جائیکہ حچھوٹے بچوں کو بھی قتل کریں ، اب اگر گورنر اور سیہ سالا راس عبدیر قائم نہیں رہے تو بیان کی غلطی ہے۔ اور جس زمانے میں کئی کئی محاذ وں برلڑا کی ہور ہی ہو، اس وفت عہدوں میں اکھاڑ کچھاڑ آ سان نہیں ہوتی، اس بناء پر حضرت عثانؓ کے قاتلوں کا گروہ جو ہرگز کسی رعایت کامشخق نہیں تھا اس دور میں حضرت علیؓ کے ساتھ لگا رہا اور ان میں سے بعض لوگ أو نیچ منصبوں پر فائز رہے، اس لئے کہ انہیں اس نازک وقت میں اُ کھاڑنا نے نے فتوں کا سبب بنتا، جن کی روک تھام حضرت علیؓ کے کئے سخت مشکل تھی، ای قتیم کی مجبوریاں حضرت معاوییؓ کے ساتھ بھی تھیں، جن کی بناء یر وه گورنرون اور سیه سالارون پر کماحقه نظر نه رکه سکے، کیکن جب بیه افراتفری کا وقت گزر گیا تو انہوں نے بسر بن ابی ارطاقًا کومعزول بھی کردیا۔ ملک غلام علی صاحب نہ جانے کیوںمعزولی کوشلیم نہیں فر ماتے ، حالانکہ میں نے تاریخ ابن خلدونؓ کا حوالہ بقیدِ صفحات دیا تھا، جو صاحب حامیں تاریخ مٰدکور ج:۳ ص:۸،۹،۸مطبوعه بیروت "بعث معاوية العمال الى الأمصار" كا مطالعة فرماليس.

ر ہا مسلمان عورتوں کو کنیز بنانے کا قصد، سو میں نے عرض کیا تھا کہ یہ قصہ الاستیعاب کے سواکسی کتاب میں مجھے نہیں ملا، اور استیعاب میں جو سند ذکر کی گئی ہے وہ بھی ضعیف ہے، کیونکہ اس کے راوی موٹ بن عبیدہ ہیں جن کے بارے میں امام احمد کا قول ہے کہ ان سے روایت کرنا حلال نہیں۔ اس کے جواب میں ملک غلام علی صاحب لکھتے کہ: ''مولانا نے این عبدالبر کا جوقول نقل کیا ہے وہ موٹ بن عبیدہ وغیرہ کے حوالے سے نبیل نقل کیا ہے، ابن عبدالبر کا جو الشیبانی کے حوالے سے نقل کیا ہے، ابن عبیدہ والی روایت بعد میں بطور تائید آئی ہے، ابوعمر والشیبانی تقہراوی ہیں۔''

یہاں ملک صاحب نے حافظ ابن عبدالبڑ کے کلام کی بالکل غلط تشریح کی

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہے، واقعہ یہ ہے کہ شروع میں حافظ ابن عبدالبّر نے ابوعمر الشیبانی کے حوالے ہے

بسر بن الى ارطاقاً كى مدينه پرخروج كرنے كا ذكر كيا ہے اور اس كے بعد ان كے الفاظ يہ بين:-

وفى هذه المخرجة التى ذكر أبو عمرو الشيبانى أغار بسر بن إرطاة على همدان وسبى نساءهم. (۱) ترجمه: - بسر بن ارطاة كے جس سفر كا بيد ذكر ابوعمرو الشيبانى نے كيا ہے اى سفر ميں بسر بن ارطاة نے ہمدان پر حمله كركے وہاں كى عورتوں كوقيد كيا۔

پھراس کی دلیل میں موئ بن عبیدہ والی سند بیان کی ہے۔اس سے صاف واضح ہے کہ عورتوں کو کنیز بنانے کا قصہ ابو عمر وشیبانی کی روایت سے بیان نہیں کیا گیا بلکہ شیبانی کا ذکر محض سفر کے حوالے کے طور پر آیا ہے کہ جس سفر کا انہوں نے ذکر کیا ہے اسی سفر میں موئ ابن عبیدہ کی روایت کے مطابق عورتوں کو کنیز بنانے کا وقعہ بھی پیش آیا ہے۔ لہٰذا اس قصے کو بیچارے ابو عمر والشیبانی کے سر منڈ ھ دینا کسی طرح صحیح نہیں!

پھر ملک صاحب فرماتے ہیں: ''تاریخی بحث میں ہرقدم پر راوی کی خیریت معلوم کرنے کی کوشش کرنا نہ ممکن ہے، نہ آج تک کسی سے ہوسکا ہے'' لیکن میں اس مسلے پر تفصیل کے ساتھ تاریخی روایات کا مسلہ کے تحت میں گفتگو کر چکا ہوں کہ جن روایتوں سے صحابہ کرام پر فشق یا ارتکاب کبیرہ کا الزام لگتا ہو ان میں راوی کی ''خیریت' ضرور معلوم کی جائے گی، اور میں نہیں سمجھتا کہ کسی مسلمان کے لئے یہ کیونکر ممکن ہے کہ وہ راویوں کوضعیف، مجروح، جھوٹا، کذاب اور افتراء پرداز سمجھنے کے باوجود انہی کی بات مان کر صحابہ کرام گیکو مطعون کرنا گوارا کرلے۔

میں نے عرض کیا تھا کہ اگر پچ کچ یہ بات وُرست ہوتی کہ مسلمان عورتوں کو بازار میں کھڑا کر کے بیچا گیا تو اس واقعے کی شہرت حدِ تواتر تک پہنچ جانی چاہئے تھی، بیرتاریخ اسلام کے اس عظیم سانحے کا ایک ہی راوی کیوں ہے؟ اور راوی بھی وہ جس

الاستبعاب تحت الاصابة ن: اعن:١٦٢، المكتبة التجارية ١٣٥٨ هـ

ے بقول إمام احمدٌ روایت کرنا حلال نہیں؟ اور پھر تاریخی کتابوں کے اتنے بڑے ذخیرے میں یہ بات صرف الاستیعاب ہی میں کیوں ملتی ہے؟ طبری، ابنِ کثیر، ابنِ عساکر، حافظ ابنِ حجر اور ابنِ سعد جیسے مؤرِّ نمین اس قصے کو کیوں نقل نہیں کرتے؟ ملک صاحب اس کے جواب میں فرماتے ہیں:۔

جنتنی محنت اور جنتا وقت ان حضرات نے کتابوں کی ورق گردانی میں صَر ف کیا ہے اگر میں کرتا تو شاید میں بھی متعدّد تائیدی حوالے بیش کردیتا۔<sup>(۱)</sup>

اس کے بعد انہوں نے اسد الغابہ کی ایک عبارت اور نقل کی ہے کہ اس میں بھی یہ قصد موجود ہے، لیکن موصوف جو عبارت تائید کے طور پر لائے ہیں، وہ بلا سند و حوالہ ہے، میرا خیال ہے کہ اس سے بہتر تو استیعاب بی کی روایت تھی کہ اس کی ایک، ضعیف سہی، سند تو ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ ہمیں اب تک تلاش بسیار کے باو جود مسلمان عورتوں کو کنیز بنانے کا یہ قصد کی صحح سند کے ساتھ کہیں نہیں مل سکا۔ اور اتنا دِل گردہ ہم میں نہیں ہے کہ راویوں کو ضعیف اور مجروح جانتے بوجھتے ہم یہ باور کرلیں کہ حضرت عثان ؓ گی آ نکھ بند ہوتے ہی وہ اُمت جے'' خیرالقرون' کہا گیا ہے، غیرت و حمیت سے اتن کوری، خدا کے خوف سے اتنی بے نیاز اور آخرت کے خیال سے اتنی بے فکر ہوگئ تھی کہ اسے مسلمان عورتوں کی عزّت و آبرو کا بھی کوئی یاں باتی نہیں رہا تھا۔

اس کے بعد مولانا مودودی صاحب نے دو واقعات ذکر کئے تھے جن میں لڑائی کے دوران مخالفین کا سر کاٹ کر ایک جگہ سے دُوسری جگہ بھیجا گیا، ایک حضرت عمار بن یاسڑ کا سرحضرت معاویہؓ کے پاس لایا گیا اور دُوسرا عمرو بن انجمق کا۔

یہاں آ گے بڑھنے سے پہلے میسمجھ لیجئے کہ سرکاٹ کرایک جگہ سے ڈوسری

<sup>(</sup>۱) واضح رہے کہ میں نے اپنا سابقہ مضمون تقریبا ڈیڑھ ماہ میں لکھا تھا، جبکہ اس کے ساتھ ڈوسرے تحریری کام بھی جاری تھے، اس کے مقابلے میں ملک خلام علی صاحب کا مضمون تیرہ مہینے جاری رہا اور اس عرصے میں ان کی کوئی اورتح ریسا ہے نہیں آئی۔

جگہ لے جانے کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ مشمل الائمہ سرتھی رحمۃ الله علیہ باغیوں کے اُدکام بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-

وأكره أن تؤخذ رءوسهم فيطاف بها في الآفاق لأنه مشلة وقد نهي رسول الله صلى الله عليه وسلم عن المثلة ولو بالكلب العقور والأنه لم يبلغنا أن عليًا رضي الله عنه صنع ذٰلک في شيء من حروبه وهو المتبع في الباب .... وقد جوز ذلك بعض المتأخرين من أصحابنا إن كان فيه كسر شوكتهم أو طمانية قلب أها العدل استدلاًلا بحديث ابن مسعود حين حمل رأس أبي جهل إلْي رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم ينكو عليه. (١) ترجمه: - میں اس بات کو کروہ سمجھا ہوں کہ باغیوں کے سر أتار کر ان کا گشت کرایا جائے، کیونکہ بیہ مثلہ ہے اور آنخضرت صلی اللہ عليه وسلم نے تفکھنے كتے كا بھي مثله كرنے ہے منع فرمايا ہے، نيز ال لئے کہ جمیں کوئی روایت ایس نہیں پینجی کہ حضرت علی نے این جنگول میں ایسا کیا ہو، اور اس باب (باغیوں سے لڑائی) میں وہی قابل اتباع ہیں ..... اور ہمارے اصحاب ( حفیہ ) میں ہے بعض متأخرین نے اس عمل کو جائز قرار دیا ہے، اگر اس ہے باغیوں کی شوکت ٹوفتی ہو یا اہل عدل کو دِلی طمانیت حاصل ہوتی ہو، بید حضرات ابن مسعودؓ کی حدیث سے استدلال کرتے ہیں کہ وہ ابوجہل کا سرأ تار كر آنخضرت صلى الله عليه وسلم كے ياس لائے تھے تو آپ نے ان برکوئی نکیرنہیں فر مائی تھی۔

جہال تک حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہ کے واقعے کا تعلق ہے، اس کے بارے میں میری گزارش بیتھی کہ بیر روایت مولانا نے صحیح نقل کی ہے، لیکن اس میں

<sup>(</sup>١) السوخسيُّ: المبسوط جَ:١٠ ش:١٣١، مطبعة السعادة، مصر ٣٢٣١هــ

اور تاریخی حقا کق

444 صرف اتنا ذکر ہے کہ حضرت عمارٌ کا سرحضرت معاویة کے پاس لایا گیا، اس میں نہ تو ہیہ فرکور ہے کہ بیمل حضرت معاویة کے حکم سے ہوا، اور نہ بید کہ حضرت معاویة نے اس کی ہمت افزائی یا تصدیق و توثیق فرمائی، بلکہ میں نے بید خیال ظاہر کیا تھا کہ جس طرح حضرت علیؓ نے حضرت زبیر بن عوامؓ کا سر کاٹ کر لانے والے کو زبانی تنبیہ فرمائی تھی ، اسی طرح حضرت معاویۃ نے بھی اس پر افسوں کا اظہار کیا ہوگا جے راوی نے ذکر نہیں کیا۔ ملک غلام علی صاحب فرماتے ہیں کہ اگر حضرت معاوییؓ نے اس پر اظہارِ افسوس کیا ہوتا تو روایت میں اس کا ذکر ضرور ہوتا، جیسے ان کی دُوسری گفتگو روایت میں نقل کی گئی ہے۔ میں اعتراف کرتا ہوں کہ میرے گمان کے لئے روایت میں کوئی دلیل نہیں ہے، اور ریہ بات بھی میں نے محض ایک اخمال کے طور یر کہی تھی، کیکن کیا اس بات ہے بھی انکار کیا جاسکتا ہے کہ حضرت معاویۃ نے اس عمل کا تھم نہیں دیا تھا، اور نہ کوئی ایبا کام کیا جسے اس عمل پر پسندیدگی کا اظہار کہا جاسکے۔ ادھرمبسوط سرحسیؓ کی نہ کورہ بالا عبارت سے واضح ہوتا ہے کہ یہ ایک مجتبد فیہ مسئلہ ہے جس میں زیادہ سے زیادہ بات کراہت کی حد تک پہنچتی ہے۔ اس مکروہ عمل کا ارتکاب حضرت معاویہؓ کے تھم یا ایماء کے بغیر کچھلوگوں نے کرلیا، زیادہ سے زیادہ پیے کہا جاسکتا ہے کہان لوگوں کو حضرت معاوییؓ کا تنبیه کرنا روایات سے ٹابت نہیں ہے، کیکن ظاہر ہے کہ اس بر بیہ عمارت کھڑی نہیں کی جاسکتی کہ حضرت معاویہؓ کے عبد میں قانون کی بالاتری کا خاتمہ ہوگیا تھا، ان کی سیاست وین کے تابع نہیں رہی تھی، اس کے تقاضے وہ ہر جائز و ناجائز طریقے سے بورے کرتے تھے اور اس معاملے میں حلال وحرام کی تمیز روانہ رکھتے تھے۔ دُوسِرا واقعه عمرو بن الحمِق كا تھا كه حضرت معاوية نے ان كے سر كا گشت کرایا، میں نے گزارش کی تھی کہ گشت کرانے کا قصہ مولانا کے دیئے ہوئے جار

حوالوں میں سے صرف البدایہ والنہایہ میں ہے، تہذیب النہذیب میں گشت کرانے کا قصہ نہیں، مگر موصل سے حضرت معاوید کے پاس جانے کا قصہ موجود ہے۔ اس کے برخلاف طبری کی روایت میں ندسر کا فنے کا ذکر ہے، نداے لے جانے کا بیان ہے اور نہ گشت کرانے کا قصہ ہے، بلکہ حضرت معاویدٌ کا بیارشاد موجود ہے کہ:''ہم عمرو بن اُجَق پرزیادتی کرنانہیں چاہتے، انہوں نے حضرت عثان پر نیزے کے نو وار کے سے اور اردی عامی کے ان اُجی کے ان پرزیادتی کرنا چاہتے، انہوں نے حضرت عثان پر نیزے کے نو وار کرو۔' اس میں بیالفاظ کہ:''ہم ان پرزیادتی نہیں کرنا چاہتے'' واضح طور سے حضرت معاویہ کی طرف سے ہر زیادتی کی تر دید کر رہے ہیں۔ میں نے بیا کھا تھا کہ طبری کی بیہ روایت وُ وسری روایتوں کے مقابلے میں زیادہ قابلِ ترجیح ہے، کیونکہ وہ حضرت معاویہ کے بُر وبارانہ مزاج سے زیادہ مناسبت رکھتی ہے، اس کے برعکس البدایہ والنہایہ کی روایت سند وحوالے کے بغیر بھی ہے اور حضرت معاویہ کے بارے میں تحریر معاویہ کے مزاج سے بعید بھی، مولانا مودودی صاحب حضرت علی کے بارے میں تحریر معاویہ نے بین۔

جب دونوں طرح کی روایات موجود ہیں اور سند کے ساتھ بیان ہوئی ہیں تو آخر ہم ان روایات کو کیوں ترجیح نہ دیں جو ان کے مجموعی طرز عمل سے مناسبت رکھتی ہیں اورخواہ مخواہ وہی روایات کیوں قبول کریں جواس کی ضد نظر آتی ہیں۔

(خلافت وملوكيت ص:۳۴۸)

میں نے پوچھا تھا کہ اس اُصول کا اطلاق حضرت معاویۃ پر کیوں نہیں ہوتا؟ اس کے جواب میں جناب غلام علی صاحب لکھتے ہیں:''فرض کیا کہ امیر معاویۃ نے اسے گشت نہ کرایا ہولیکن اتن بات تو البدایہ اور تبذیب دونوں میں منقول ہے کہ یہ سر موصل سے بھرہ وکوفہ اور وہاں سے دمشق امیر معاویۃ تک پہنچا۔''

میری گزارش میہ ہے کہ طبریؒ کی روایت حضرت معاویہؓ کی طرف سے ہر زیادتی کی خرف سے ہر زیادتی کی تر دید کر رہی ہے۔ تاہم اگر بیادتی کی تر دید کر رہی ہے۔ تاہم اگر بالفرض موصل کے عامل نے میہ سر بھیجا بھی ہو تو حضرت معاویہؓ اس سے بری ہیں، کیونکہ انہوں نے ہرفتم کی زیادتی سے صراحۃ منع فرمادیا تھا۔

<sup>(1)</sup> الطبريُّ: تاريخ الأمم والملوك عُ:٣٠ ص:١٩٤١، مطبعة الاستقامة، القاهرة ١٣٥٨ اصـــ

نفرت معاوية ٢٣٨ اور تاريخي حقائق

## حجر بن عديٌ كاقتل

حضرت معادیة پرایک الزام به بھی ہے کہ انہوں نے حضرت جمر بن عدی ؓ کو ناجائز طور پرقتل کیا، مولا نا مودودی صاحب نے بھی اس الزام کو تفصیل کے ساتھ اپنی کتاب میں ذکر کیا ہے۔ میں نے اس کے جواب میں حضرت جمر بن عدی ؓ کے قتل کا پورا واقعہ تاری ؓ طبری وغیرہ سے نقل کر کے بیان کردیا تھا، جس کی رُو سے مولا نا مودودی صاحب کے اس موقف کی تر دید ہوجاتی ہے کہ جمر بن عدی ؓ کو محض ان کی حق کو کئی کی سزا میں قتل کیا گیا۔ میں نے حوالوں کے ساتھ فابت کیا تھا کہ حضرت جمر بن عدی ؓ کو مخف ان کی حق عدی ؓ نے سائی فتنہ پردازوں کے اُکسانے پر حضرت معاویة ؓ کی حکومت کے خلاف ایک بھاری جمعیت تیار کی تھی جو مختلف اوقات میں ان کی حکومت کا تختہ اُلٹنے کے منصوبے بناتی رہی، اس نے تھلم کھلا حضرت عثمان ؓ اور حضرت معاویة پر لعن طعن کو اپنا وطیرہ بنالیا اور بالاً فر حضرت معاویة پر کھی حورت مغرہ ؓ اور زیاد بنالی سفیان نے نرمی اور گرمی کا ہم طریقہ آز مالی، مگر بیلوگ اپنی شورش سے باز نہ آئی سفیان نے نرمی اور گرمی کا ہم طریقہ آز مالی، مگر بیلوگ اپنی شورش سے باز نہ آئی سفیان نے نرمی اور گرمی کا ہم طریقہ آز مالی، مگر بیلوگ اپنی شورش سے باز نہ آئی سفیان نے خلاف مندرجہ بالا اُمور کی شہادت دی، اس شہادت کے بعد شامل سے، ان کے خلاف مندرجہ بالا اُمور کی شہادت دی، اس شہادت کے بعد حضرت معاویۃ نے جمر بن عدی ؓ کے قتل کا فیصلہ کیا۔

جناب ملک غلام علی صاحب نے اس مسئے میں میرے مضمون کے جواب میں جوطویل بحث کی ہے، وہ تقریباً اڑتالیس صفحات پر مشمل ہے، اس لمبی چوڑی بحث میں سے اگر مناظرانہ عبارت آرائی، طعن و تشنیع، غیر متعلق باتوں، ساسی جذبات انگیزیوں کو خارج کردیا جائے تو تین نکتے ایسے ملتے ہیں جو فی الواقع علمی نوعیت کے بھی ہیں اور زیر بحث مسئلے سے متعلق بھی، اس لئے وہ جواب کے مستحق ہیں، یہاں میں مختصراً انہی پر گفتگو کروں گا۔

پہلانکتہ رہے کہ بغاوت کا جرم صرف اس وقت سزائے موت کا مستوجب ہوتا ہے جبکہ اہل بغی ایک طاقتور جماعت اور بھاری گروہ پرمشتل ہوں اور مسلح ہوکر اسلامی حکومت کا مقابلہ کریں۔ ملک غلام صاحب کا کہنا یہ ہے کہ حضرت حجر بن عدی ً کے گروہ پر یہ تعریف صادق نہیں آتی بلکہ انہوں نے جو پچھ کیا وہ ایک معمولی ایجی شیشن تھا۔ زیاد کی پولیس کے خلاف انہوں نے جو لڑائی لڑی اس میں اسلح بھی استعال نہیں ہوئے، اس پورے ہنگاہے میں صرف ایک مرتبہ تلوار کے استعال کا ذکر تواریخ میں آیا ہے۔

جواباً عرض ہے کہ اگر جمر بن عدیؒ کے واقعات کو تفصیل کے ساتھ تاریخوں میں دیکھا جائے تو اس میں کوئی شبہ باتی نہیں رہ جاتا کہ ان کی جمعیت ایک بھاری اور طاقتور جمعیت تھی جسے قابو میں لانے کے لئے زیاد جیسے گورنر کو بڑی مشقت و محنت اُٹھانی بڑی۔مندرجہ ذیل دلائل اس کی تائید کرتے ہیں۔

ا- حافظ ممس الدین ذہبی نے لکھا ہے کہ ایک مرتبہ تجربن عدی تین ہزار افراد کی مسلح جمعیت لے کر حضرت معادییؓ کے خلاف کوفہ سے لکلے تھے۔ (فسار حجو عن الکوفة فی ثلاثه آلاف بالسلاح)۔ (۱)

۲- ان کی جمعیت اتنی بڑی تھی کہ ای کے بل پر انہوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو حضرت معاوید گی کہ حکومت کے خلاف یہ کہہ کرآ مادہ کرنا چاہا تھا کہ اگر آپ اس معالمے (خلافت) کو طلب کرنا پیند کرتے ہوں تو ہمارے پاس آ جائے، اس لئے کہ ہم لوگ آپ کے ساتھ مرنے کے لئے اپنی جانوں کو تیار کر چکے ہیں (فہان کنت تحب اُن تطلب هذا الأمر فاقدم إلينا فقد وطنا أنفسنا علی الموت معک)۔ (۲)

۳- ان کے طاقتور ہونے کا اندازہ اس سے بھی کیا جاسکتا ہے کہ زیاد جب حضرت عمرو بن حریث رضی اللہ عنہ کو اپنا نائب بنا کر بصرہ گیا تو وہ ان لوگوں پر قابونہ یا سکے اور زیاد کو خط میں لکھا کہ: -

اگرتم کوفہ کو بچانے کی ضرورت سمجھتے ہوتو جلدی آ جاؤ۔ <sup>(۲)</sup>

<sup>(1)</sup> الذهبيُّ: تاريخ الاسلام ج:٢ ص:٢٤١، مكتبة القدسي ٦٨ ١٣ ص.

<sup>(</sup>٢) الدينوريّ: الأخبار الطوال ص:٢٢١ـ

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٦:٦ ص ٢١٨ يرو٢٢، دار صادر بيروت، والبداية والنهاية ٨:٥ ص ٥٣٠ـ

نضرت معاوييًّ ٢٧٠٠ اور تاريخي حقا كَلَّ

۳- طبریؓ نے نقل کیا ہے کہ زیاد نے تین مرتبہ اپنی پولیس جرؓ کے پاس جیے۔ جیجی، ہر بار پولیس کی تعداد میں اضافہ بھی کیا گیا،لیکن کسی بھی مرتبہ پولیس جرؓ اور ان کے ساتھیوں برغالب نہ آسکی۔

۵- پولیس کی ناکامی کے بعد زیاد نے ہمدان، تمیم، ہوازن، ابناء اعمر، مزج ،اسد اور غطفان کے قبائل پر مشتمل ایک پوری فوج تیار کی اور اسے کندہ میں ججڑ کے مقابلے کے لئے بھیجا، یہ فوج بھی حجڑ کو گرفتار نہ کرسکی، یہاں تک کہ حجر بن عدی ؓ نے اینے آپ کو گرفتاری کے لئے پیش کیا۔

۲ - حضرت واکل بن حجر اور کثیر بن شہاب ، حضرت حجر بن عدی کے خلاف گواہیوں کا جو صحیفہ لے کر گئے تھے اور جس پر انہوں نے خود بھی گواہی دی اس میں سیہ الفاظ بھی ہیں کہ: ''انہوں نے امیر المؤمنین کے عامل کو نکال باہر کیا'' ظاہر ہے کہ دو چار افراد پر مشتمل ایک حجو ٹی می ٹولی سے کام نہیں کر سکتی۔ ملک صاحب فرماتے ہیں کہ ''جھے کسی تاریخ کی کتاب میں سے واقعہ نہیں ملا'' لیکن جب ستر صحابہ و تا بعین اس پر گواہی دے رہے ہیں تو معلوم نہیں تاریخ کی کتاب میں واقعہ ملئے کا اور کیا مطلب ہے؟

میں سمجھتا ہوں کہ اگر ملک غلام علی صاحب ان تمام باتوں پرغور فرما ئیں گے تو ان کا بیہ شبہ آسانی ہے دُور ہوجائے گا کہ ججڑ کی جماعت ایک معمولی ہے گروہ پر مشتمل تھی جس پراہل بغی کی تعریف صادق نہیں آتی۔

جناب غلام علی صاحب نے ؤوسرا نکتہ بیداُٹھایا ہے کہ اگر بالفرض حجر بن عدیؓ بغاوت کے مرتکب ہوئے تھے تو گرفتاری کے بعد انہیں قتل کرنا جائز نہیں تھا، کیونکہ باغی اسیر کوفتل کی سزانہیں دی جاتی۔

کیکن جس شخص نے بھی فقہ کی کتابوں میں اسلام کے قانونِ بغاوت کا

<sup>(</sup>۱) ابن عساکز ؓ: تهذیب تاریخ دمشق ج:۲ ص:۲۷۳ و۲۵۳، روضة الشام ۱۳۳۰ه، وطبری ج:۲۲ ص:۱۹۲ تا ۱۹۲

مطالعہ کیا ہو، وہ بہ آسانی اس نتیج پر پہنچ سکتا ہے کہ ملک صاحب کا یہ کہنا کسی طرح ورست نہیں کہ باغی اگر گرفتار ہوجائے تو سزائے موت سے نیج جاتا ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ اگر کسی باغی کے بارے میں یہ اندیشہ ہو کہ اگر اسے آزاد کردیا گیا تو وہ پھر اسلامی حکومت کے خلاف جمعیت بناکر دوبارہ بغاوت کا مرتکب ہوگا تو اسے قتل کرنے کی اجازت تمام فقہاء نے دی ہے۔ سزائے موت صرف اس وقت موقوف ہوتی ہے جبکہ باغیوں کی جماعت لڑائی میں ختم ہوگئ ہواور جو دو چار افراد باقی رہ گئے ہوں ان کی موجودگی اسلامی حکومت کے لئے خطرہ نہ بن سکتی ہو۔ اس سلسلے میں فقہاء کی حسب ذیل تصریحات ملاحظہ فرمائے ہیں:۔

وكذلك لا يقتلون الأسير إذا لم يبق لهم فئة .... وإن كانت له فئة فلا بأس بأن يقتل أسيرهم لأنه ما اندفع شره ولكنه مقهور ولو تخلص انحاز إلى فنته فإذا رأى الإمام المصلحة في قتله فلا بأس بأن يقتله.

ترجمہ:- اس طرح اگر باغیوں کی کوئی جماعت باتی ندرہ گئی ہوتو قدی کوقل نہیں کریں گے ..... اور اگر اس کی جماعت باقی ہوتو ان کے گرفتار شدہ باغی کوقل کرنے میں کوئی حرج نہیں اس لئے کہ اس کا شر دفع نہیں ہوا، وہ محض مجبور ہوگیا ہے، اور اگر اسے آزادی مل گئی تو وہ اپنی جماعت کے ساتھ مل جائے گا، لہذا اگر امام اسے قل کرنے میں مصلحت دیکھے تو اسے قل کرنے میں کوئی حرج نہیں۔

فآوي عالمكيريه مين الى مسئل كو يول بيان كيا كيا سه:-ومن أسر منهم فليس للإمام أن يقتله إذا كان يعلم أنه لو

<sup>(1)</sup> السرخسيُّ: المبسوط ج: ١٠ ص:١٣٦، مطبعة السعادة ٣٢٣ اص

لم يقتله لم يلتحق إلى فئة ممتنعة أما إذا كان يعلم أنه لو لم يقتله يلتحق إلى فئة ممتنعة فيقتله.

ترجمہ: - اور باغیوں میں سے جو شخص گرفتار ہوجائے تو اگر بیہ معلوم ہو کہ اسے قتل نہ کرنے کی صورت میں وہ کسی طاقتور جماعت سے جانہیں سلے گا تو امام کوائے قبل کرنے کا حق نہیں، کیکن اگر اسے قبل نہ کیا گیا تو وہ کسی طاقتور جماعت سے جاملے گا تو اسے قبل کردے۔

حجر بن عدیؒ کے بارے میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو پورا اندیشہ تھا کہ اگر انہیں چھوڑ دیا گیا تو وہ پھر حکومت کے خلاف بغاوت کے مرتکب ہوں گے، چنانچہ ایک موقع پر انہوں نے اس کا اظہار بھی فرمایا: -

> اِن حـجـرًا رأس القوم وأخاف إن خليت سبيله أن يفسد على مصري. (٢)

> ترجمہ: - ججڑ اس بوری قوم کے سردار ہیں، اور اگر میں نے انہیں چھوڑ دیا تو مجھے خطرہ ہے کہ وہ میری حکومت کے خلاف فساد کریں گے۔

> > اورایک اورموقع پرانہوں نے ارشاد فرمایا:-

قتله أحب إلى من أن أقتل معه مائة ألف (٦)

ترجمہ: - ان کا قتل کرنا مجھے زیادہ پیند ہے بہ نسبت اس کے کہ میں ان کے ساتھ ایک لاکھآ دمیوں کوقل کروں۔

ان حالات میں خود فیصله کر کیجئے که جناب غلام علی صاحب کا بیہ موقف کس

<sup>۔</sup> (۱) فماوئ عالمگیری ج:۳ ص:۳۰، نوانشکور، مزید ما حظه فرماییے: رقد السمحتار ج:۳ ص:۸۸۱، و فتح القدیو ج:۳ ص:۹۲، و بدانع الصنافع ج:۷ ص:۱۳۱

<sup>(</sup>r) الطبوى ج: ۲۰ ص:۲۰۸\_

<sup>(</sup>m) البداية والنهاية ع: ٨ ص: ٥٣\_

حد تک وُرست ہے کہ گرفتار ہونے کے بعد حجر بن عدی گوتل کرنا جائز نہیں رہا تھا۔ ملک غلام علی صاحب کو اس کارروائی پر تیسرا قابلِ ذکر اعتراض سے ہے کہ زیاد نے ستر گواہیوں کا جو صحیفہ حضرت معاویہ ؒ کے پاس روانہ کیا، وہ سب لکھی ہوئی گواہیاں تھیں، جوفقہی اصطلاح کے مطابق "کتاب المقاضی الی القاضی" کے تحت آتی ہیں، اور گواہی کا بیطریقہ حدود وقصاص کے معاملات میں معتر نہیں ہوتا۔

لیکن ملک صاحب موصوف نے اس پرغور نہیں فرمایا کہ ان سر گواہوں میں سے دو گواہ حضرت واکل بن ججر اور حضرت کثیر بن شہاب بھی تھے جن کے ذریعے یہ صحفہ بھیجا گیا تھا، لہذا ان دو گواہوں نے اپنی گواہی حضرت معاویہ کے سامنے زبانی پیش کی تھی، اور باتی گواہیاں محض تائید کے طور پر تھیں، شرعی نصاب شہادت حضرت بیش کی تھی، اور حضرت کثیر کی زبانی گواہیوں سے پورا ہوگیا تھا، چنانچہ حافظ مشس الدین ذہبی کھتے ہیں: -

و جاء الشھو د فشھدو اعند معاویة علیه. (<sup>()</sup> ترجمہ: - گواہ آئے اور انہوں نے حفرت معاوییؓ کے رُوبرو حجر بن عدیؓ کے خلاف گواہی دی۔

بلکہ حافظ ذہبیؓ نے ''شہود'' کا لفظ صیغہ جمع کے ساتھ استعال کیا ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان دو حضرات کے علاوہ بھی بعض گواہوں نے زبانی شہادت دی تھی۔ رہا حضرت شریع کی قصہ، سوان کی تر دید کے باوجود نصاب شبادت باقی تھا، اس لئے کہ حضرت واکل اور حضرت کثیر بن شہاب ؓ نے اپنی گواہیوں سے رُجوع نہیں کیا تھا، پھر حضرت شریع ؓ نے جن الفاظ میں تر دید کی ، ان میں حضرت حجر بن عدیؓ کے عابد وزاہد ہونے کا ذکر تو موجود ہے لیکن جن باغیانہ سرگرمیوں کی شہادت و وسروں نے دی تھی، ان کی نفی نہیں ہے۔ اس لئے قانونی طور پر ان کی تر دید سے اصل مسئلے پر کوئی اثر مہیں ہے۔ اس لئے قانونی طور پر ان کی تر دید سے اصل مسئلے پر کوئی اثر نہیں ہے۔ اس

میں سمجھتا ہوں کہ ان تین نکات کی وضاحت کے بعد ملک غلام علی صاحب

<sup>(</sup>١) الذهبيُّ: تاريخ الاسلام ٢:٣ ص:٢٤٦، مكتبة القدسي ٣٦٨هـ.

کی پوری بحث کا جواب ہوجاتا ہے، کیونکہ ان کی ساری گفتگو انہی نکات پر مبنی ہے، البتہ آخر میں ان کے ایک اور اعتراض کا جواب بھی پیشِ خدمت ہے جو عام ذہنوں میں خلش بیدا کرسکتا ہے، ملک صاحب لکھتے ہیں:-

> حضرت معاوییؓ نے بعض صحابہؓ کے کہنے پر چیے افراد کو حیموڑ دیا ادر آٹھ کوقل کرنے کا حکم دیا، سوال ہیہ ہے کہ اس دوگونہ اور امتیازی سلوک کی وجہ کیا ہے؟ مجھے معلوم ہوا ہے کہ عثانی صاحب نے اس سوال کا جواب بعض یو چھنے والوں کو بید دیا (۱) کہ باغی کا قتل واجب نہیں،صرف جائز ہے، اس لئے امیر معاویدؓ نے جسے حاما قتل کرادیا، جے جاہا معاف کردیا، ع ناطقہ سر بگریباں ہے اسے کیا کہتے! اس کے معنی تو یہ ہیں کہ عثانی صاحب حضرت معاوییؓ کو ما شاءالله يعفر لمن يشاء ويعذب من يشاء كے مقام عالى ير فائز كرنا جاية بين كه معامله عدالت كانهين، مثيت كانها، مين بيد حقيقت كھول كريان كرچكا كه اوّل تو بيد اصحاب برگز باغي نه تھے، اور بالفرض اگر تھے بھی تو گرفتار ہوجانے کے بعد مجرد جرم بغاوت کی سزا ہر گز قتل نہیں ہے۔ اب میں عثانی صاحب سے مطالبہ کرتا ہوں کہ وہ چباچبا ک<sup>(۲)</sup>بات کرنے کے بحائے صاف صاف بتائیں کہ انہوں نے یہ اُصول کہاں سے اخذ کیا ہے کہ باغی اسیر کاقتل واجب تونہیں، مگر جائز ہے؟

(ترجمان القرآن، نومبر ۱۹۲۹ء ص:۳۳)

ملک صاحب کا بیمطالبہ بالکل ایبا ہے جیسے کوئی کسی سے بی کہنے گئے کہ صاف صاف بتاؤتم نے بیاُصول کہاں سے اخذ کیا ہے کہ نماز کے لئے وضوضروری

<sup>(</sup>۱) یہ بات مجھ سے ایک خط میں پوچھی گئی تھی، ملک صاحب کے اس ارشاد سے اندازہ ہوا کہ بیہ خطوط کبال سے اور کس تنظیم کے ساتھ آرہے تھے۔ (۲) زبان کی شیرینی ملاحظہ فرمائے۔

ہے؟ میں جران ہوں کہ وہ کس بنیاد پر مجھ سے بیمطالبہ فرمارہے ہیں۔ جس شخص کو بھی فقہی کتابوں سے ادنیٰ مس ہو وہ اس''أصول' کے اثبات کے لئے ایک دونہیں بلامبالغہ فقہاء کے بیمیوں حوالے پیش کرسکتا ہے، ملک صاحب مجبور فرماتے ہیں تو ان میں پیش کرتا ہوں۔

'' در مختار'' فقرِ حَفَى كا معروف متن ہے، اس ميں لکھا ہے: والإمام بالنحيار في أسير هم إن شاء قتله وإن شاء حبسه.
ترجمہ: - گرفتار شدہ باغی كے بارے ميں إمام كو اختيار ہے، اگر
چاہے تو اسے قتل كردے اور اگر چاہے تو اسے محبوں ركھے ۔
إمام كمال الدين بن بمامٌ اس'' اختيار' كى وضاحت كرتے ہوئے كھتے ہيں: ومعنى هذا النحيار أن يحكم نظرہ فيما هو أحسن
الأمرين في كسر الشوكة للا بھوى النفس و التشقى (٢)
ترجمہ: - اس اختيار كا مطلب يہ ہے كہ إمام (عاكم) اس بات پر
غور كرے كہ باغيوں كى شوكت توڑنے كے لئے كون سى صورت
زيادہ بہتر ہے، محض خواہشات نفس اور سنگ دِلى كى وجہ ہے كوئى

ملك العلماء كاساني رحمة الله علية تحرير فرماتے ہيں:-

وأما أسيرهم فإن شاء الإمام قتله استئصالا لشافتهم وإن شاء حبسه لاندفاع شره بالأسر والحبس وإن لم يكن لهم فئة يتحيزون إليها لم يتبع مدبرهم ولم يجهز على جريحهم ولم يقتل أسيرهم لوقوع الأمن عن شرهم عند انعدام الفئة.

<sup>(1)</sup> الدر المختار مع رد المحتار تي ٣٠٠ ص: ٣٨١، بو لاق. مصور

<sup>(</sup>٢) ابن الهمامُّ: فتح القدير عَ:٣ ص:٣١٢ـ

 <sup>(</sup>٣) الكاسانيُّ: بدانع الصنائع نُّ: ٤ ص:١٣١١، مطبعة جمالية، مصر ٣٢٨ هـ.

ترجمہ: - جہال تک باغی اسر کا تعلق ہے تو امام اگر جاہے تو اسے قل کردے تاکہ ان کی مکمل سیخ کنی ہوجائے، اور اگر جاہے تو اے قیدرکھے، اس لئے کہ اس کا شرگر فقاری ہے بھی ڈور ہوسکتا ہے، اور اگر باغیوں کی کوئی الی جمعیت نہ ہو جہاں وہ بناہ لے سكيں تو ندان كے بھاگنے والے افراد كا تعاقب كيا جائے گا، نہ ان کے زخمیوں کا کام تمام کیا جائے گا اور نہ ان کے گرفتار شدہ افراد کوفتل کیا جائے گا، اس لئے کہ جب ان کی کوئی جمعیت نہیں رہی تو ان کے شر کا بھی کوئی خوف نہیں رہا۔ علامدمرغینانی رحمة الله علیه صاحب بدار تحریفرماتے ہیں:-

فإن كانت (أي فئة) يقتل الإمام الأسير وإن شاء حبسه.

ترجمہ:- اگر باغیوں کی جمعیت موجود ہو تو ان کے گرفتار شدہ

افراد کو اِمام قتل کردے اور حاہے تو قیدر کھے۔

یہ چند حوالے میں نے محض مثال کے طور پر پیش کردیئے ہیں، ورنہ فقد کی کوئی بھی مکمل کتاب اس مسئلے سے خالی نہیں، فقہاءً کی ان تصریحات سے قدرِ مشترک كے طورير جو بات نكلتى ہے وہ يہ ہے كہ جس باغى اسيركى جمعيت باتى ہو، اسے قل كرنے يا نه كرنے كا فيصله إمام كے سرد كيا كيا ہے تاكه وہ حالات كے پيش نظر مناسب فیصله کریکے، اگر کسی قیدی کا وجود باغیوں کی جمعیت کو تقویت پہنچا سکتا ہواور اس سے ان کی جماعت کی شوکت میں اضافہ ہوسکتا ہوتو اسے قتل کر وادے، اور جس قیدی کے بارے میں ظن غالب یہ قائم ہوجائے کہ باغیوں کی شوکت کو توڑنے کے لئے اسے قل کرنا ضروری نہیں ہے تو اس کی سزائے موت کوموقوف کر دے۔

تمام فقہاءً اس حکم کے بیان پر شفق ہیں اور ہرائک فقہی کتاب میں امام کو بہ اختیار دیا گیا ہے، اب اگر جناب ملک غلام علی صاحب کو بیہ بات نا گوار ہے تو وہ میدان حشر میں ان تمام بزرگول سے جنھوں نے اپن کتابول میں یہ مسکد لکھا ہے ہیہ سوال ضرور كرين كه: " آپ نے صرف حضرت معاویة بن كونبيس، اسلامي حكومت كے

تمام فرمال رواؤل كو "يعذب من يشاء ويغفو لمن يشاء" كے مقامِ عالى پر كيوں فائز كرديا؟ اورا پنى كتابوں ميں بار بار "إن شاء قتله وإن شاء حبسه"لكه كر" عدالت" كاس مسكك كو" مشيت" كا مسئله كس طرح بناد با؟"

#### ایک ضروری گزارش

ہم نے دھرت جربن عدیؒ کے بارے میں جو بچھ کھا ہے، اس کا حاصل بیہ کہ ان کی سرگرمیاں نفس الامر میں بغاوت کے تحت آتی تھیں، اس لئے دھرت معاویہؓ نے ان کے ساتھ جو معاملہ کیا، اس میں وہ معذور تھے، لیکن اس کا بیہ مطلب بھی معاویہؓ نے ان کے ساتھ جو معاملہ کیا، اس میں وہ معذور تھے، لیکن اس کا بیہ مطلب بھی کہ دھرت جربن عدیؒ اس بغاوت کی بناء پر فسق کے مرتکب ہوئے، بلکہ علاء نے لکھا ہے کہ بغاوت کرنے والا اگر صاحب بدعت نہ ہواور نیک نیتی کے ساتھ معتد بہ دلیل و تاویل کی بنیاد پر اسلامی حکومت کے خلاف خروج کرے، تو اگر چواس پر آدکام دلیل و تاویل کی بنیاد پر اسلامی حکومت کے خلاف خروج کرے، تو اگر چواس پر آدکام جو اہل بغی ہی کے جاری ہوں گے، لیکن اس بناء پر اسے فاس بھی نہیں کہا جائے گا، جیسا کہ حضرت معاویہؓ نے حضرت علیؓ کے ساتھ اہل بغی کی، اس بنگ میں حضرت معاویہؓ کے ساتھ اہل بغی کا سامعاملہ کرکے ان کے طلاف جنگ کی، اس جنگ میں حضرت معاویہؓ کے بہت کے زفتاء شہید بھی ہوئے اور ظاہر ہے کہ ان کی شہادت میں حضرت معاویہؓ کی جہت کے زفتاء شہید بھی ہوئے اور ظاہر ہے کہ ان کی شہادت میں حضرت علیؓ کا چندال قصور بھی نہیں تھا کیونکہ دہ اہم برحق تھے، لیکن اس بناء پر حفرت معادیہؓ کو مرتکب فسق قراد کسیں دیا گیا، بلکہ انہیں جمہر خطی کہا گیا، علامہ موفق الدین بن قدامہؓ آئی بات کو واضح کہیں دیا گیا، بلکہ انہیں جمہر خطی کہا گیا، علامہ موفق الدین بن قدامہؓ آئی بات کو واضح کرتے ہوئے تحریفر ماتے ہیں:۔۔

والبغاة إذا لم يكونوا من أهل البدع ليسوا بفاسقين وإنسا هم يخطئون في تأويلهم والإمام وأهل العدل مصيبون في قتالهم فهم جميعًا كالمجتهدين من الفقهاء في الأحكام من شهد منهم قبلت شهادته إذا كان عدلًا وهذا قول الشافعي ولا أعلم في قبول شهادتهم خلافاً.

<sup>(</sup>١) ابن قدامه: المغنى ع: ٨ ص: ١١١ و ١١٨، دار المنار، مصر ١٣٦٧ هـ

ترجمہ: - اور باغی لوگ اگر اہلِ بدعت میں سے نہ ہول تو وہ فاستی نہیں ہیں، بلکہ ان کی تاویل فلط ہے، اور امام اور اہلِ عدل بھی ان سے جنگ کرنے میں برحق ہیں، ان کی مثال ایسی ہے جسے اُحکامِ شرعیہ میں مجتهد فقہاء (کہ ان میں سے ہر ایک دوسرے کو برغلط سمجھتا ہے، لیکن مرتکبِ فسق کوئی نہیں ہوتا) لہذا ان میں سے جو شخص گواہی دے، اس کی گواہی مقبول ہے بشرطیکہ وہ عدل ہو، یہ اِمام شافعی کا قول ہے اور اس کی شہادت کو قبول کرنے میں علماء کے کسی اختلاف کا مجھے علم نہیں ہے۔

حضرت حجر بن عدیؓ چونکہ ایک عابد و زاہد انسان تھے اور ان ہے بیاتو قع نہیں کی جاسکتی تھی کہ انہوں نے حضرت معاوییّا کی حکومت کے خلاف جو کچھ کیا، اس کا منشاءطلب اقتدارتھا، اس لئے غالب گمان یمی ہے کہانہوں نے خروج کا ار نکاب کسی تأویل کے ساتھ ہی کیا ہوگا، اس لئے ان کا ذکر بھی ادب و احرام کے ساتھ ہونا حاہیے ، اور شایدیہی وجہ ہے کہ بعض علماء مثلأ مثس الائمہ سرھی رحمۃ اللہ علیہ نے ان کی موت کے لئے شہادت کا لفظ استعال کیا، اور چونکہ وہ نیک نیتی کے ساتھ اپنے آپ کو ابل عدل میں سے مجھتے تھے، اس لئے جہاں شمل الائمہ رحمة الله عليه نے بعض شہدائے اہل عدل کی وصیتیں نقل کی ہیں، ان میں حضرت حجر بن عدیؓ کی وصیت بھی نقل فر مادی ہے کہ مجھے عنسل نہ دیا جائے۔ کیونکہ شس الائمہ سرحسی رحمة الله علیه کا اصل مقصد اس جگہ یہ بتانا ہے کہ اہل بغی کے ساتھ جنگ کرتے ہوئے جو اہل عدل شہید ہوجا کیں انہیں عنسل نہیں دیا جائے گا، اس کی دلیل میں انہوں نے جہاں حضرت تمار بن یاسرٌ اور حضرت زید بن صوحان کی وصیت نقل کی ہے، وہیں حضرت حجر بن عدی کی وصیت بھی نقل کردی ہے، جس کا مقصد اس کے سوا کچھ نہیں کہ وہ چونکہ اپنے آپ کو اہلِ عدل میں سے سمجھتے تھے اور انہوں نے یہ وصیت کی کہ مجھے مسل نہ دیا جائے ، اس لئے معلوم

<sup>(1)</sup> السوخسيُّ: المبسوط نَّ: ١٠ ص: ١٣١١، مطبعة السعادة، مصو ١٣٢٧هـ.

ہوا کہ شہدائے اہلِ عدل کو اِن کے نزدیک عسل کے بغیر دفن کرنا چاہئے۔ اس سے ملک صاحب کا بیا سنباط دُرست نہیں ہے کہ حضرت ججر بن عدی فض الامر میں بھی اہلِ عدل میں سے بھے اور انہیں قتل کرنا جائز نہیں تھا، کیونکہ اگر انہیں واقعۃ اہلِ عدل میں سے مانا جائے تو پھر لاز ما کہنا پڑے گا کہ ان کے مقابلے میں حضرت معاویہ اہلِ بغی میں سے تھے، اب کیا ملک صاحب یہ بھی فرما کیں گے کہ خلیفہ برحق حجر بن عدی تھے اور حضرت معاویہ اُن کے مقابلے میں باغی تھے؟ جبکہ اہلِ سنت کا اس پر اجماع ہے کہ حضرت حسن سے مصالحت کے بعد ان کی خلافت بلاشبہ منعقد ہو چکی تھی، اور غالبًا مودودی صاحب کو بھی اس سے انکارنہیں ہوگا۔

میں نے جربن عدیؒ کے واقعے پرتجرہ کرتے ہوئے شروع میں لکھا تھا کہ:

"اس واقع میں بھی مولانا مودودی صاحب نے اوّل تو چند باتیں ایی کہی ہیں جن کا شہوت کسی بھی تاریخ میں بیبال تک کہ ان کے دیئے ہوئے حوالوں میں بھی نہیں ہے۔" ان چند باتوں میں سے ایک بات تو حضرت عائشؓ کا قول تھا جو مجھے پہلے کسی کتاب میں نہیں ملا تھا، بعد میں بل گیا تو جمادی الثانیہ ۱۳۸۹ھ کے "البلاغ" میں، میں نے معذرت کا اعلان کردیا تھا۔ ملک صاحب فرماتے ہیں کہ آپ نے "چند میں" بویغ ہی ہیں، اگرمولانا مودودی کی کوئی اور بات ابھی تک کتابول میں نہ ملی ہوتو اس کی نشاندہی کی جائے، ورنہ غیر ذمہ دارانہ باتوں سے پر ہیز کیا جائے۔

ملی ہوتو اس کی نشاندہی کی جائے، ورنہ غیر ذمہ دارانہ باتوں سے پر ہیز کیا جائے۔

ملی ہوتو اس کی نشاندہی کی جائے، ورنہ غیر ذمہ دارانہ باتوں سے کہ براہ کرم رہے الثانی اللہ کے دواب میں ملک صاحب سے گزارش ہے کہ براہ کرم رہے الثانی اللہ علی میں میں، میں نے بتایا اللہ عردودی صاحب نے زیاد کے بارے میں لکھا ہے کہ: "وہ خطبے میں حضرت علی کوگالیاں و پتا تھا، لکین چتنے حوالے انہوں نے دیے ہیں، ان میں کہیں بھی حضرت علی کوگالیاں و پتا تھا، لکین حضنے حوالے انہوں نے دیے ہیں، ان میں کہیں بھی حضرت علی کوگالیاں و پتا تھا، لکین حضنے حوالے انہوں نے دیے ہیں، ان میں کہیں بھی

حضرت معاوية ٢٥٠ اورتاريخي حقائق

## يزيدكي ولي عهدي

یزیدگی ولی عہدی کے مسلے میں ملک غلام علی صاحب نے میرے مضمون پر جو تجرہ فرمایا ہے اسے بار بار مضندے دِل سے پڑھنے کے بعد میں اس کے بارے میں تاویل در تاویل کے بعد بلکی ہے بلکی بات یہ کہہ سکتا ہوں کہ غالبًا ملک صاحب نے میرے مضمون کو بنظرِ غائر پڑھنے سے قبل ہی اس پر تجرہ لکھنا شروع کردیا ہے اور میرے موقف کو صحیح سمجھنے کے مطلق کوشش نہیں کی۔ موصوف کی اس بحث میں جگہ جگہ یہ نظر آتا ہے کہ وہ اپنی طرف سے ایک موقف تصنیف فر ماکر مجھ سے منسوب کرتے ہیں، اور پھراس کی تردید میں صفحات کے صفحات کو جاتے ہیں۔ نتیجہ یہ ہے کہ ان کے اس تیمرے میں کہیں نزاع لفظی باقی رہ گیا ہے، کہیں تضاد بیانی پیدا ہوگئ ہے، ان کے اس تیمرے میں کہیں نزاع لفظی باقی رہ گیا ہے، کہیں تضاد بیانی پیدا ہوگئ ہے، اور کہیں بالکل غیر متعلق بحثیں چھڑگئ ہیں۔

 مودودی صاحب سے ہمارا اختلاف یہ ہے کہ ان کے نزدیک یہ صرف رائے کی ویانت دارانہ غلطی نہیں تھی بلکہ اس کا محرک حضرت معاویۃ اور حضرت مغیرہ بن شعبہ کا ذاتی مفاد تھا، اس مفاد کو پیشِ نظر رکھ کر'' دونوں صاحبوں نے اس بات سے قطع نظر کر لیا کہ وہ اُمتِ محمد یہ کوکس راہ پر ڈال رہے ہیں؟'' اور ہمارے نزدیک یہ محض رائے کی غلطی تھی، حضرت معاویۃ نے بزید کوصرف اس لئے ولی عہد نامزد نہیں کیا گہ وہ ان کا بیٹا تھا، بلکہ وہ نیک نیتی کے ساتھ اسے خلافت کا اہل سمجھتے تھے، گویا ہمارے نزدیک ان کے فیصلے کی اصل بنیاد بیتھی کہ ان کے نزدیک وہ خلافت کا اہل بھی تھا اور اُمت اس پر جمع بھی ہوسکتی تھی، اور مولانا مودودی کے نزدیک ان کے فیصلے کی بناء صرف یہ تھی کہ وہ ان کا بیٹا ہے۔

میرا بیموقف میرے مضمون سے بالکل واضح ہے، اور اس کے مفصل دلاکل میں نے پیش کئے تھے اور آخر میں لکھا تھا:-

جیسا کہ ہم شروع میں عرض کر چکے ہیں، ندکورہ بالا بحث سے ہمارا مقصد بینہیں ہے کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ اور معاویہ کی رائے واقعے کے لحاظ ہے سو فیصد وُرست تھی اور انہوں نے جو پچھ کیا وہ نفس الامر میں ٹھیک کیا، بلکہ ندکورہ بحث سے بیہ بات فابت ہوتی ہے کہ ان کی رائے کسی ذاتی مفاد پر نہیں بلکہ دیانتداری پر بمنی تھی، اور انہوں نے جو پچھ کہا وہ امانت کے ساتھ ویانتداری پر بمنی تھی، اور انہوں نے جو پچھ کہا وہ امانت کے ساتھ اور شرعی جواز کی حدود میں رہ کر کیا، ورنہ جہاں تک رائے کا تعلق ہے، جمہور امنت کا کہنا ہی ہے کہ اس معاملے میں رائے المی حضرات صحابہ کی صحیح تھی جو بزید کو ولی عبد بنانے کے مخالف تھے، جس کی مندرجہ ذبل وجوہ ہیں:۔

ا- حضرت معاویہ ؓ نے تو بے شک اپنے بیٹے کو نیک نیتی کے ساتھ خلافت کا اہل سمجھ کر ولی عبد بنایا تھا،لیکن ان کا میمل ایک الی نظیر بن گیا جس سے بعد کے لوگوں نے نہایت ناجائز فائدہ

اُٹھایا، انہوں نے اس کی آڑ لے کر خلافت کے مطلوبہ نظامِ شوریٰ کو درہم برہم کرڈالا، اور مسلمانوں کی خلافت بھی شاہی

101

خانوادے میں تبدیل ہوکررہ گئی....الخ\_

کیکن ملک غلام علی صاحب یزید کی ولی عہدی کی بحث کے بالکل شروع میں میرا کیا موقف بیان فرماتے ہیں؟ ملاحظہ فرمائے:-

اب یزیدگی ولی عہدی کو صحیح ثابت کرنے کے لئے عثانی صاحب فرماتے ہیں کہ اس بات پر اُمت کا اجماع منعقد ہو چکا ہے کہ خلیفہ وقت اگر اپنے بیٹے یا وُ وسرے رشتہ وار میں نیک نیتی کے ساتھ شرائط خلافت یا تا ہے تو اے ولی عہد بناسکتا ہے اور خلیفہ کی نیت پر حملہ کرنے کا کسی کو حق نہیں ہے۔ اس کا صاف مطلب وُ وسرے لفظوں میں یہ ہوا کہ خلافت علی منہاج النہ وہ اور خاندانی بادشاجت وونوں اسلام میں کیسال طور پر جائز و مباح ہیں اور مسلمان ان دونوں میں ہے جس طرز حکومت کو جاہیں اپنا سکتے مسلمان ان دونوں میں ہے جس طرز حکومت کو جاہیں اپنا سکتے ہیں۔ (جمان القرآن جنوری 1924ء ص

میرے اور ملک صاحب کے اس اقتباس کا ایک ایک جملہ ملاکر دیکھئے، ہمارے فاصل تبصرہ نگار کی تخن فہمی، امانت و دیانت اور نقل و بیان کی خوبصورتی ملاحظہ فرمائے، اور اس کے بعد بتاہیۓ کہ جو بحث اس تخن فہمی کی بنیاد پر ایسی علمی دلآوری کے ساتھ شروع کی گئی ہو، اس کا کیا جواب دیا جائے...؟

میں بار بارلکھ چکا ہوں کہ میری بحث کا منشا، حضرت معاویۃ کے اس فعل کی تصویب و تائید نہیں پر بہنی تھا، اس لئے کہ وہ یزید کو خلافت کا اہل سجھتے تھے، اس کے لئے من جملہ اور دلائل کے ایک دلیل میں فو یزید کو خلافت کا اہل سجھتے تھے، اس کے لئے من جملہ اور دلائل کے ایک دلیل میں نے یہ بھی پیش کی تھی کہ حضرت معاویۃ نے یہ دُعا فرمائی کہ ''یا اللہ! اگریزیر اس منصب کا اہل ہے تو اس کی ولایت کو پورا فرمادے، ورنہ اس کی رُوح قبض کر لے'' اس پر گفتگو کرتے ہوئے ملک غلام علی صاحب نے یہ بات تسلیم فرمائی ہے، وہ لکھتے ہیں:۔

ان دُعاسَيه کلمات ہے بھی بزید کی فضیلت و الجیت ثابت نہیں ہوتی بلکہ صرف یہ ثابت ہوتا ہے کہ امیر معاوید اپنی رائے میں نیک نمین کے ساتھ اسے ایسا سمجھتے تھے، لیکن یہ رائے جیسا کہ عرض کیا جاچکا منطی اور مبالغے کے احتمال سے خالی نہیں ہو سکتی۔

(ترجمان مارچ ۱۹۷۰ء ص ۱۹۵۰ء ص ۲۵:

میری گزارش ہے ہے کہ جو چیز اس دُعا سے بقول آپ کے ثابت نہیں ہوتی،
اسے میں نے ثابت کرنا ہی کب جاہا ہے؟ میرا مدعا بھی اس سے زاکد پچھنہیں ہے کہ
"حضرت معاویۃ اپنی رائے میں نیک نیتی کے ساتھ اسے ایسا سجھتے تھے" جہاں تک اس
رائے میں "فلطی اور مبالغے کے احمال" کا تعلق ہے، میں نے بھی اس کی تر دیر نہیں کی،
جب ملک صاحب نے حضرت معاویۃ کو نیک نیت مان لیا تو میرا مقصد حاصل ہوگیا،
اب نہ جانے غلام علی صاحب میری کس بات کی تر دید فرما رہے ہیں؟ جب یہ بات
میرے اور ملک غلام علی صاحب کے درمیان متفق علیہ ہوگئی کہ حضرت معاویۃ نے یہ
فیصلہ نیک نیتی کے ساتھ کیا تھا تو پھر خود ہی فیصلہ کر لیجئے کہ مولانا مودودی صاحب کا
مندرجہ ذیل جملہ اس" نیک نیتی" میں کس طرح فٹ بیٹھ سکتا ہے کہ:
میری ولی عہدی کے لئے ابتدائی تح یک کسی صبح جذبے کی بنیاد

یزیدی وی عہدی کے لئے ابتدائ حریک می جدلے ی بیاد پرنہیں ہوئی تھی، بلکہ ایک بزرگ (حضرت مغیرہ بن شعبہ ؓ) نے اپنے ذاتی مفاد کے لئے دُوسرے بزرگ (حضرت معادیہؓ) کے ذاتی مفاد سے اپیل کر کے اس تجویز کوجنم دیا اور دونوں صاحبوں نے اس بات سے قطع نظر کرلیا کہ وہ اس طرح اُمت محمد یہ کوکس راہ پر ڈال رہے ہیں۔

کیکن میہ مجیب وغریب بات ہے کہ جناب غلام علی صاحب ایک طرف تو تسلیم فرماتے ہیں کہ: ''امیر معاویہؓ اپنی رائے میں نیک نیتی کے ساتھ ایہا سمجھتے تھے'' اور دُوسری طرف مولانا مودودی صاحب کی اس عبارت میں کوئی غلطی تسلیم کرنے کے لئے بھی تیار نہیں، مولانا مودودی صاحب کا دفاع کرتے ہوئے انہوں نے جوعلمی

نظرت معاوية ٢٥٢٠ اور تاريخي حقائق

نکات بیان فرمائے ہیں وہ نہایت دلچیپ ہیں، فرماتے ہیں کہ: "مولانا مودودی صاحب نے نیت کا لفظ استعال کیا ہے اور صحح جذبے کی بنیاد پر نہ ہونا اور کام کرنے والے کا نیک نیت نہ ہونا اور اس کی نیت کامتہم ہونا دونوں بنیاد پر نہ ہونا اور کام کرنے والے کا نیک نیت نہ ہونا اور اس کی نیت کامتہم ہونا دونوں صورتیں یکسال نہیں ہیں ' کم از کم میری عقل تو اس فرق کو محسوس کرنے سے بالکل عاجز ہے جو ملک صاحب "نیت' اور "جذبہ ' میں بیان فرمانا چاہتے ہیں۔ ملک صاحب سے میری پُر ضلوص گزارش میہ ہے کہ وہ خواہ مخواہ اس نفظی تاُویل میں پڑنے کی جائے مولانا کو مشورہ دس کہ وہ ذرکورہ عمارت واپس لے لیں۔

حقیقت میہ ہے کہ حضرت معاویہؓ کے اس فعل کو نیک نیتی پرمحمول کرنے کے بعد ملک غلام علی صاحب نے مولانا مودودی صاحب کے اس قول کی خود بخو د تر وید کردی، جس میں انہوں نے حضرت معاویہؓ کے فعل کو ذاتی مفاد پر مبنی قرار دیا ہے، اس کے بعد ان کی ساری بحث شدید تتم کے نزاع لفظی کے سوا کچھ نہیں، اور میں اس لفظی ہے بعد ان کی ساری بحث شدید تتم کے نزاع لفظی کے سوا کچھ نہیں، اور میں اس لفظی ہیر چھیر میں اُلجھ کر بلاوجہ اپنا اور قارئین کا وقت ضائع کرنا کسی طرح صبحے نہیں سمجھتا۔

## عدالت صحابة

میں نے اپنے مقالے کے آخر میں تین اُصولی مباحث پر گفتگو کی تھی، عدالتِ
صحابہؓ، تاریخی روایات کی حثیت اور حفرت معاویہؓ کے عہدِ حکومت کا صحیح مقام۔ ان
میں سے آخری دو موضوعات کو تو ملک غلام علی صاحب نے تیرہ قسطیں لکھنے کے بعد
''اختصار'' کے پیشِ نظر چھوڑ دیا ہے، البتہ عدالتِ صحابہؓ کے مسئلے پر طویل بحث کی ہے۔
جناب ملک صاحب کے انداز بحث میں سب سے زیادہ قابلِ اعتراض بات
میں ہے کہ وہ میرے مضمون کے اصل نقطے پر گفتگو کرنے کے بجائے اِدھر اُدھر کی
غیر متعلق یا غیر بنیادی باتوں پر اپنا سارا زور صرف کرتے ہیں، نتیجہ میہ ہے کہ ان کے
مضمون میں صفحات کے صفحات پڑھنے کے بعد بھی بنیادی باتیں جوں کی توں تشنہ رہ
جاتی ہیں اور ان کے بارے میں آخر تک بیٹیس کھلٹا کہ ان کا موقف کیا ہے؟ اور اگر
جاتی ہیں اور ان کے بارے میں آخر تک بیٹیس کھلٹا کہ ان کا موقف کیا ہے؟ اور اگر

پہناتے ہیں اور اس کی مفصل تر دید شروع کردیتے ہیں۔

اسی عدالت صحابہ کے مسکے میں، میں نے بحث کو سمیٹنے کے لئے ایک شقیح قائم کرتے ہوئے یہ عرض کیا تھا کہ صحابہ کی عدالت کے عقلاً تین مفہوم ہو سکتے ہیں، مولانا مودودی صاحب نے ''عدالت' کی جوتشریح کی ہے، اس سے یہ بات صاف نہیں ہوتی کہ وہ کون سے مفہوم کو دُرست سجھتے ہیں، لہذا انہیں اور ان کا دفاع کرنے والے حضرات کو چاہنے کہ وہ صاف طریقے سے یہ واضح کریں کہ عدالت کی ان تشریحات میں سے کون می تشریح ان کے نزدیک دُرست ہے؟ اور اگر وہ ان تینوں کو دُرست نہیں سجھتے تو دلائل کے ساتھ ان کی تردید کرکے ان تینوں کے علاوہ کوئی چوتھی تشریک ہیں۔ تشریک ہیں کریں۔

جناب غلام علی صاحب نے عدالت ِ صحابہ ؓ کے مسئلے پر پینتالیس صفیح لکھے ہیں اور ان میں بعض بالکل غیر متعلق باتوں پر کئی گئی ورق خرچ کئے ہیں ، مگر آخر تک میرے اس سوال کا واضح جواب نہیں دیا کہ''عدالت'' کے ان تین معانی میں سے کون سا مفہوم ان کے نزد یک ڈرست ہے؟ عدالت ِ صحابہؓ کے میں نے تین مفہوم بیان کئے تھے:-

ا-صحابہ کرامؓ معصوم اورغلطیوں سے پاک ہیں۔ ۲- صحابہ کرامؓ اپنی عملی زندگی میں (معاذ اللہ) فاسق ہو سکتے ہیں، لیکن روایت ِحدیث کےمعاملے میں وہ بالکل عادل میں۔

س-صحابہ کرامؓ نہ تو معصوم تھے اور نہ فاسق، میہ ہوسکتا ہے کہ ان میں ہے کسی سے کسی ہے تھا صحابہ کرامؓ نہ تو بیٹریت'' دو ایک یا چند'' غلطیاں سرز دہوگئی ہوں، کیکن تنبیہ

<sup>(</sup>۱) مولانا مودودی نے ''عدالت'' کی تشریح میر ک ہے: '' میں المصحابة کلهم عدول کا مطلب سے نہیں لیتا کہ تمام صحابہؓ بے خطا تھے اور ان میں کا ہر ایک فرد ہرفتم کی بشری کمزور یوں سے پاک تھا اور ان میں کا ہر ایک فرد میں اس کا مطلب سے لیتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کی نے بھی کوئی غلطی نہیں کی ہے، بلکہ میں اس کا مطلب سے لیتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرنے یا آپ کی طرف کوئی بات منسوب کرنے میں کسی صحابی نے بھی راتی ہے ہوں کے ایک سے برگز تجاوز نہیں کیا ہے۔''

نضرت معاويي ٢٥٦ اور تاريخي حقائق

کے بعد انہوں نے توبہ کرلی اور اللہ نے انہیں معاف فرمادیا، اس لئے وہ ان غلطیوں کی بناء پر فاسق نہیں ہوئے، چنانچہ مینہیں ہوسکتا کہ کسی صحابی نے گناہوں کو اپنی ''پالیسی'' بنالیا ہوجس کی وجہ سے اسے فاسق قرار دیا جاسکے۔

میں نے لکھا تھا کہ: ''اصل سوال ہیہ ہے کہ مولانا مودودی صاحب ان میں ہے کون سامفہوم دُرست سجھتے ہیں؟'' پہلا تو ظاہر ہے، کسی کا مسلک نہیں، اب آخری دومفہوم رہ جاتے ہیں، مولانا نے یہ بات صاف نہیں کی کہ ان کی مراد کون سامفہوم ہے؟ اس کے بعد میں نے لکھا تھا کہ:-

اگران کی مراد دُوسرامفہوم ہے یعنی بید کہ صحابہ کرام صرف روایت حدیث کی حد تک عادل ہیں، ورندانی عملی زندگی میں وہ (معاذ اللہ) فاسق و فاجر بھی ہو سکتے ہیں، تو یہ بات نا قابلِ بیان حد تک خطرناک ہے .....اوراگرمولانا مودودی صاحب عدالت صحابہ گو تنیر ہفہوم میں دُرست سجھتے ہیں، جیسا کہ ان کی اُورِنقل کی ہوئی ایک عبارت سے معلوم ہوتا ہے، سویہ فہوم جمہور اہلِ سنت کے نزدیک دُرست ہے، لیکن حضرت معاویہ پر انہوں نے جو اعتراضات کے ہیں، اگر ان کو دُرست مان لیا جائے تو اعتراضات کے ہیں، اگر ان کو دُرست مان لیا جائے تو اعتراضات کا یہ فہوم ان پر صادق نہیں آ سکتا۔

(البلاغ رجب ١٣٨٩ه ص:١١)

میری اس عبارت سے صاف واضح ہے کہ میں نے عدالت کا کوئی مفہوم مولانا مودودی صاحب کی طرف متعین طور سے منسوب نہیں کیا،لیکن ملک غلام علی صاحب تحریر فرماتے ہیں:-

> مدیرالبلاغ کا کارنامه ملاحظه بوکه توجیه القول بما لا یوضی قائلهٔ سے کام لیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگر مولانا مودودی کا یہ مفہوم ہے کہ صحابہ کرام صرف روایت حدیث کی حد تک عادل ہیں، ورند اپنی عملی زندگی میں وہ (معاذ اللہ) فاس فاجر بھی ہو سکتے

ہیں تو یہ بات نا قابلِ بیان حد تک غلط اور خطرناک ہے ..... غضب یہ ہے کہ مولانا عثانی صاحب بناء الفاسد علی الفاسد کے اُصول پر پہلے تو مولانا مودودی کے منہ میں زبردی یہ الفاظ تھونت ہیں کہ صحابہ کرام ؓ اپی عملی زندگی میں فاسق و فاجر ہو سکتے ہیں اور پھراس فاسداور فرضی بنیاد پر دُوسرا رَدّا یہ جماتے ہیں کہ ....الخ۔

میری اُوپر کی عبارت پڑھئے، پھراس پر ملک صاحب کا تبھرہ، بالحضوص خط
کشیدہ جملہ دیکھئے اور ہمارے فاضل تبھرہ نگار کے عدل وانصاف، علمی دیانت اور فن مناظرہ کی داد دیکھئے اور ہمارے فاضل تبھرہ نگار کے مدل وانصاف، علمی دیانت اور فن مناظرہ کی داد دیکھئے، بیس بار بار کہہ رہا ہوں کہ مولانا مودودی صاحب نے یہ بات صاف نہیں کی وہ ''عدالت' کے کون سے مفہوم کو دُرست مجھتے ہیں؟ وہ متعین کرکے ہونے دائے مسائل کا الگ الگ ذکر کرتے ہوئے یہ بھی لکھ رہا ہوں کہ مولانا مودودی کی ایک عبارت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ تیسرے مفہوم کی طرف مائل ہیں، گر ملک صاحب آگے چھپے کی تمام باتوں کو چھوڑ کر صرف بھے کا ایک جملہ نقل کرکے اپنے قارئین کو یہ باور کراتے ہیں کہ عدالت کا دُوسرامفہوم ہیں نے '' زیردی مولانا مودودی صاحب کے منہ میں ٹھونس دیا ہے' خدا جانے ملک صاحب کے زد کیک منا یَلْفِظُ مِنُ صاحب کے زد کیک منا یَلْفِظُ مِنُ قُولِ إِلَّا لَدَیْهِ رَقِیْتُ عَتِیْدُ کِا کوئی مطلب ہے یانہیں؟

اس طرز عمل کا آخرت میں وہ کیا جواب دیں گے؟ بیاتو وہ خود ہی بہتر جانتے ہوں گے، بہرحال! اس سے اتنا ضرور معلوم ہوا کہ عدالت کے وُ دسرے مفہوم کو وہ وُرست نہیں سیجھتے۔

اب صرف تیسرامفہوم باتی رہ گیا، میں نے اپنے طور پراسی مفہوم کو پیج اور جمہور اللہ سنت کا مسلک قرار دیا تھا، ملک غلام علی صاحب پہلے تو اس کو''سراسر غلط اور بے دلیل موقف'' قرار دیتے ہیں (تر جمان، اپریل ۱۹۷۰ء ص:۳۳) لیکن ایک مہینے کے بعد آگے چل کر لکھتے ہیں کہ:'' تاہم مولانا مودودی کی کوئی تحریر عدالت کی اس تحریف سے بھی متصادم نہیں ہے' (تر جمان، مئی ۱۹۷۰ء ص:۳۳)۔ یہاں پہلا سوال تو سے کہ

اگر بی تعریف "سراسر غلط اور بے دلیل" ہے تو مولانا مودودی کی کوئی تحریراس سے متصادم کیوں نہیں؟ مولانا نے "عدالت" کی جو تعریف کی ہے، اس کے بارے میں جناب غلام علی صاحب نے لکھا ہے: "عدالت صحابہ گی اس سے بہتر اور محکم تر تعریف اور نہیں ہو گئی" (ترجمان، اپریل ص:۳۷) اب بیا عجیب و غریب "بہتر اور محکم تر تعریف" جوایک" سراسر غلط اور بے دلیل موقف" کو بھی اپنے دامن میں سمیٹ لیتی ہوداس سے متصادم نہیں ہوتی ؟

و در اسوال ہے ہے کہ اگر ہے تیسرامفہوم بھی آپ کے نزدیک سراسر غلط اور بیس ہے تو اس کا مطلب ہے ہوا کہ ہیں نے ''عدالت'' کی جو تین تشریحات پیش کی تھیں وہ تینوں آپ کے نزدیک غلط ہوگئیں، اب آپ کا فرض تھا کہ کوئی چوتھی تشریح خود پیش کرکے حضرت معاویہ کو اس پر منظبق فرماتے، لیکن پورے مضمون ہیں آپ نے ان کے علاوہ کوئی اور مفہوم بھی پیش نہیں کیا۔ ملک صاحب شاید اس کے جواب میں بین بین کے موالا نا مودودی صاحب کے الفاظ میں عدالت کی جوتشری انہوں نے میں بین بین فرما تیں کہ مولا نا مودودی صاحب کے الفاظ میں عدالت کی جوتشری آبہوں نے میں بین ہو معلوم ہوتا ہے کہ روایت حدیث میں تمام صحابہ عاول اور راست باز تھے، اس سے بیتو معلوم ہوتا ہے کہ روایت حدیث میں تمام صحابہ عاول اور راست باز تھے، لیکن عام مملی زندگی میں بھی وہ عادل تھے یا نہیں؟ یہ بات صاف نہیں ہے، اس بات کو صاف کرنے کے لئے میں نے یہ تین تنقیحات قائم کی تھیں، جن کا حاصل بیتھا کہ عام عملی زندگی کے اعتبار سے کی صحابی کو فاسق کہا جاسکتا ہے یا نہیں؟ آپ نے اس خملی زندگی کے اعتبار سے کی صحابی کو فاسق کہا جاسکتا ہے یا نہیں؟ آپ نے اس خملی زندگی کے اعتبار سے کی صحابی کو فاسق کہا جاسکتا ہے، اور اس احتمال کو بھی کہ آنہیں فاسق نہیں کہا جاسکتا، اس ''ارتفاع نقی تھی تین تقی کہا جاسکتا ہے، اور اس احتمال کو بھی کہ آنہیں فاسق نہیں کہا جاسکتا، اس ''ارتفاع نقی تھی تین نقی کہا جاسکتا ہے، اور اس احتمال کو بھی کہ نہیں فاسق نہیں کہا جاسکتا، اس ''ارتفاع نقی تھی تھیں۔' کا ارتکاب کرنے کے بعد خدارا بی تو بتا ہے کہا جی کہا جاسکتا، اس 'کا موقف ہے کہا؟

میں نے اپنے سابقہ مقالے میں عرض کیا تھا کہ مولانا مودودی صاحب کی ایک عبارت سے بیم متر شخ ہوتا ہے کہ وہ عام عملی زندگی میں بھی کی صحابی کو فاس قرار دینا وُرست نہیں سمجھتے، بلکہ میری بیان کردہ تیسری تشریح کے مطابق یہ کہتے ہیں کہ: "دکی شخص کے ایک دویا چند معاملات میں عدالت کے منافی کام کر گزرنے سے بیہ

لازم نہیں آتا کہ اس کی عدالت کی کلی نفی ہوجائے اور وہ عادل کے بجائے فاسق قرار پائے 'اس بات کو دُرست مانے ہوئے ہیں نے بیاعتراض کیا تھا کہ مولانا مودودی نے جو الزامات حضرت معاویۃ پر عائد کئے ہیں، انہیں ''ایک دویا چند معاملات' سے تعبیر کرنا دُرست نہیں، اگر مولانا مودودی کے عائد کئے ہوئے تمام الزامات دُرست مان کئے جائیں تو اس کا مطلب بیہ ہے کہ حضرت معاویۃ نے رشوت، جھوٹ، مگر و فریب، قبلِ ناحق، اجرائے بدعت، مال غنیمت میں خیانت، جھوٹی گوبی، جھوٹا نسب بیان کرنا اور اعانت ظلم جیسے کبیرہ گناہوں کا صرف ارتکاب ہی نہیں کیا بلکہ ان کو باقاعدہ '' پالیسی'' بنالیا تھا، اس کئے اے'' ایک دویا چند گناہ کر گزرنے'' سے تعبیر نہیں کیا جاسکتا، آج اگر کوئی شخص ان تمام گناہوں کو اپنی '' پالیسی'' بنالے تو خواہ وہ ساری رات تہد پڑھنے میں گزارتا ہو، اسے فاسق ضرور کہا جائے گا، لہذایا تو بیہ کہئے کہ معاذ اللہ ) حضرت معاویۃ بھی فاسق سے، یا پھر بیا مائے کہ جو الزامات ان پر مولانا مودودی صاحب نے عائد کئے ہیں، وہ دُرست نہیں ہیں۔

میرے اس اعتراض کے جواب میں ملک غلام علی صاحب نے حسبِ عادت خلطِ مبحث کا ارتکاب کرتے ہوئے پہلے تو ان تمام الزامات کو ازسرنو برحق ثابت کرنے کی کوشش کی ہے، اور پھر آخر میں لکھا ہے:-

> میں عزیزم محمد تقی صاحب عثانی ہے کہتا ہوں کہ آپ کے پاس جو ''خلافت وملوکیت'' کا نسخہ ہے، آپ چاہیں تو اس میں''ایک دو یا چنز'' کے بجائے گیارہ یا اس سے اُوپر کا کوئی عدد درج کرلیں، فقرہ اپنی جگہ پھر بھی صحیح اور بے غبار رہے گا۔

میرے''برزگوارمحترم'' مطمئن ہیں کہ اپنے اس''مشفقانہ'' مشورے کے بعد انہوں نے میرے اعتراض کا جواب دے دیا ہے، چنانچہ آگے وہ دُوسری غیر متعلق بات شروع کردیتے ہیں، اب اگر کوئی ''بے ادب'' یہ سوال کرنے گئے کہ رشوت، جھوٹ، مکر وفریب، سلحاء کافل، اجرائے بدعت، مال غنیمت میں خرد کرد، جھوٹی گواہی، جھوٹی نسبت اور اس جیسے بہت سے گناہوں کو'' پالیسی'' بنا لینے والا فاسق کیوں نہیں جھوٹی نسبت اور اس جیسے بہت سے گناہوں کو'' پالیسی'' بنا لینے والا فاسق کیوں نہیں

www.

عنرت معاويةً ٢٦٠ اور تاريخي حقائق

ہوتا؟ تو بیاس کی صرح نالائقی اور قرب قیامت کی علامت ہے کہ وہ بزرگوں کی بات کیوں ہے چوں و جرانہیں مانتا؟

# حضرت معاوية اورفسق وبغاوت

ملك غلام على صاحب لكصته بين:-

مولانا مودودی نے تو فتق یا فائق کے الفاظ امیر معادیہ کے حق میں استعمال نہیں کئے، لیکن آپ چاہیں تو میں اہلِ سنت کے چوٹی کے علماء کی نشاندہی کرسکتا ہوں جھوں نے میدالفاظ بھی کہے ہیں۔

اس کے بعد انہوں نے اہلِ سنت کے دو عالموں کی عبارتیں پیش کی ہیں، ایک حضرت شاہ عبدالعزیز صاحبؓ کی اور دُوسری میرسیّد شریف جرجانی ؓ کی فروری

ایک طفرت ساہ عبداسریز صاحب ف اور دوسری میر سید سریف جرجای کی صروری ہے۔ سے کہ اس غلط فہمی کو بھی رفع کیا جائے جو ان عبارتوں کے نقل کرنے سے پیدا کی گئی

ہے۔ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحبؓ کی عبارت یہ ہے جس میں وہ حضرت معاوییؓ کے

بارے میں جنگ ِصفین وغیرہ پر تبھرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-

پس نهایت کارش ای است که مرتکب کبیره و باغی باشد و الفاسق لیس بأهل اللعن \_ ( فآویٔ عزیزی، رحیمه دیوبند ص: ۱۷۷)

اس میں بعق بعلی است تو یہ ہے کہ یہاں شاہ صاحب اصل میں اس مسلے پر گفتگو فرما رہے ہیں کہ حضرت معاویہ پر لعن طعن جائز نہیں، اس ذیل میں وہ کہتے ہیں کہ: ''ان کے بارے میں انتہائی بات یہ ہے کہ وہ مرتکب کیبرہ اور باغی ہوں، اور فاسق لعنت کے لائق نہیں ہوتا'' اس میں وہ اپنا مسلک بیان نہیں کررہ کہ معاذ اللہ وہ واقعہ باغی اور فاسق تھے، بلکہ علی سبیل انتسلیم یہ کہہ رہے ہیں کہ اگر انہیں معاذ اللہ وہ واقعہ باغی اور فاسق تھے، بلکہ علی سبیل انتسلیم یہ کہہ رہے ہیں کہ اگر انہیں فاسق بھی مان لیا جائے تب بھی ان پر لعن طعن جائز نہیں۔ دُوسرے واقعہ یہ کہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحبؓ نے اپنی تصانیف میں اس مسللے سے متعلق اپنی جو آراء فلاہر کی ہیں وہ بڑی حد تک پیچیدہ، مجمل اور بظاہرِ نظر متضاد معلوم ہوتی ہیں، اور جب تک اس مسللے میں ان کی محاذ کو مراد کو تک اس مسللے میں ان کی مراد کو

ٹھیک ٹھیک سمجھانہیں جاسکتا، میں سمجھتا ہوں کہ ان کے سیج منشاء کو سمجھنے کے لئے'' تحفہ اثناعشر بی' کی مندرجہ ذیل عبارت بڑی حد تک مفید ہوگی:-

اب حضرت مرتضی سے لڑنے والا اگر ازراہِ بغض و عداوت لڑتا ہے تو یہ علمائے اہل سنت کے نزدیک بھی کافر ہے، اس پرسب کا اجماع ہے ..... اور شبہ فاسدہ اور تاویلِ باطل کی بناء پر، نہ نیت عداوت و بغض ہے، حضرت سے لڑنے والا مثلاً اصحابِ جمل اور اصحابِ صفین تو یہ خطائے اجتہادی اور بطلانِ اعتقادی میں مشترک ہیں، فرق اتنا ہے کہ اصحابِ جمل کی یہ خطائے اجتہادی مشترک ہیں، فرق اتنا ہے کہ اصحابِ جمل کی یہ خطائے اجتہادی ہوئے آگے لکھتے ہیں) مثلاً حضرت موئی کی عصمت وعلق مرتبہ پر جونصوصِ قرآنی تو قطیمہ وارد ہیں وہ اس عمل پر آپ پر طعن کرنے یا آپ کی تحقیر کرنے سے مانع ہوئی جو آپ کے بھائی کے بر ورنہ یہ سب کچھ للہ فی اللہ تھا، نہ شیطان کے وسوسہ سے، حاشا برا دورنہ یہ سب کچھ للہ فی اللہ تھا، نہ شیطان کے وسوسہ سے، حاشا جنابہ من ذ لک۔

اوراصحاب صفین کے بارے میں چونکہ یہ اُمور بالقطع ثابت نہیں ہیں اس لئے توقف و سکوت لازی ہے ان آیات و احادیث کے عموم پر نظر رکھتے ہوئے جو فضائل صحابہ میں وارد ہیں، بلکہ تمام مؤمنین کے فضائل میں ان کی نجات اور ان کی شفاعت کی اُمید پروردگار ہے رکھنے کا تھم ظاہر کرتی ہیں، اگر جماعت باللِ شام میں سے ہم بالیقین کسی کے متعلق جان لیس کہ وہ حضرت امیر (علی کے ساتھ عداوت و بغض رکھتا تھا تا آئکہ آپ کو کافر کھہراتا، یا آ نجناب علی قباب پرست وطعن کرتا تو اس کو ہم یقیناً کافر جانیں گے۔ جب یہ بات معتبر روایات سے یائے شوت کو کافر کافر جانیں گے۔ جب یہ بات معتبر روایات سے یائے شوت کو کافر جانیں گے۔ جب یہ بات معتبر روایات سے یائے شوت کو کافر کافر جانیں گے۔ جب یہ بات معتبر روایات سے یائے شوت کو کافر جانیں گے۔ جب یہ بات معتبر روایات سے یائے شوت کو کافر جانیں گے۔ جب یہ بات معتبر روایات سے یائے شوت کو کافر جانیں گے۔ جب یہ بات معتبر روایات سے یائے شوت کو کافر جانیں گے۔ جب یہ بات معتبر روایات سے یائے شوت کو

نضرت معاويتي ٢٦٢ اور تاريخي حقائق

نہیں بینچی اور ان کا اصل ایمان بالیقین ثابت ہے تو ہم تمسک اصل ایمان سے کریں گے۔ (۱)

اس عبارت میں حضرت شاہ صاحبؓ نے اصحاب جمل واصحاب صفین کے بارے میں بیک وقت ''خطائے اجتہادی'' کا لفظ بھی استعال فرمایا ہے اور ''فقو اعتقادی'' کا بھی، بظاہرِ نظر اس میں تضاد معلوم ہوتا ہے، لیکن حضرت شاہ صاحبؓ کی بعض و وسری عبارتیں بنظرِ غائر پڑھنے کے بعد میں ان کا موقف یہ مجھا ہوں کہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کی خلافت چونکہ نہایت مضبوط دلائل سے منعقد ہوچکی تھی اس لئے حضرت عائشہؓ یا حضرت معاویہؓ کا ان کے خلاف قال کرنا بلاشبہ غلط تھا، اور و نیوی احکام کے اعتبار سے بخاوت کے ذیل میں آتا تھا جو نفس الامر کے لحاظ سے گناہ کیسرہ لیخی فسق ہے، اس لئے حضرت علیؓ کا ان سے جنگ نفس الامر کے لحاظ سے گناہ کیسرہ لیخی فسق ہے، اس لئے حضرت معاویہؓ، دونوں سے یہ نفس الامر کے لحاظ سے گناہ کیسرہ لیخی فسق ہے، اس لئے حضرت علیؓ کی عداوت یا بغض کی وجہ نے نہیں، بلکہ شبہ اور تاکویل کی بناء پر صادر مواقا، اور بہرحال وہ بھی اپنے پاس دلائل رکھتے سے جو غلط فہی پر مبنی سہی، لیکن دیانت ہوا تھا، اور بہرحال وہ بھی اپنے پاس دلائل رکھتے سے جو غلط فہی پر مبنی سہی، لیکن دیانت وارانہ سے، اس لئے اُخروی اُحکام کے اعتبار سے ان کا بیکس اجتبادی غلطی کے ذیل میں آتا ہے، اس لئے اُخروی اُحکام کے اعتبار سے ان کا بیکس اجتبادی غلطی کے ذیل میں آتا ہے، اس لئے اُخروی اُحکام کے اعتبار سے ان کا بیکس اجتبادی غلطی کے ذیل میں آتا ہے، اس لئے اُخروی اُحکام کے اعتبار سے ان کا بیکس اجتبادی غلطی کے ذیل میں آتا ہے، اس لئے اُن یرطعن کرنا جائز نہیں۔

اس کی مثال یول سجھے کہ ذبیحہ پر جان ہو جھ کر بسم اللہ چھوڑ کر اسے ماردینا اور پھراسے کھانا ولائلِ قطعیہ کی بناء پر گناہ کمیرہ ہے، لیکن إمام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے اجتہاد سے اسے جائز سمجھا ہے، اس لئے اگر کوئی شافعی المسلک انسان اسے کھالے تو اس کا بیمل ولائلِ شرعیہ کی زوسے گناہ کبیرہ اور فسق ہے لیکن چونکہ وہ ویانت دارانہ اجتہاد کی بنیاد پر صادر ہوا، اس لئے اس شخص کو فاسی نہیں کہا جائے گا۔ وی طرح کسی إمام برحق کے خلاف بعناوت کرنا گناہ کبیرہ اور فسق ہے، لیکن جیسا کہ

<sup>(1)</sup> تخفہ اثنا عشرید ص: ۱۱۳، مطبوعہ ولی محمد اینڈ سنز کراچی، اس عبارت سے بید بھی واضح ہوتا ہے کد حضرت شاہ صاحبؒ کے نزدیک حضرت معاویلٌ کا حضرت علیؓ پر سبّ وطعن کرنا معتبر روایات سے ٹابت نہیں۔

ہم نے حضرت حجر بن عدی گے مسلے میں علامہ ابنِ قدامہ کے حوالے سے لکھا ہے، اگر کوئی شخص جو اجتہاد کی المیت رکھتا ہے اپنے دیانت دارانہ اجتہاد کی المیت رکھتا ہے اپنے دیانت دارانہ اجتہاد کی بناء پر وہ فاس نہیں ہوتا، بلکہ اس کی غلطی کو خطائے اجتہادی کہا جاتا ہے۔

میں نے حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب ؓ کی تحریوں پر جتنا غور کیا ہے، میں اس نتیج پر پہنچا ہوں کہ انہوں نے حضرت معاویہ ؓ اور حضرت عائشہ ؓ کے خروج کے لئے جو ''فسقِ اعتقادی'' کا لفظ استعال کیا ہے، اس سے مراد یہی ہے کہ بعاوت فی نفسہ فسق ہے، لیکن اس سے بینیج نہیں نکالا جاسکتا کہ اس کی بناء پر (نعوذ باللہ) بیہ حضرات فاسق ہو گئے، بلکہ چونکہ ان کی جانب ہے اس فعل کا صدور نیک نیتی کے ساتھ اجتہاو کی بنیاد پر ہوا، اور یہ حضرات اجتہاد کے اہل بھی تھے، اور اپنے موقف کی ایک بنیاد رکھتے تھے، اس کئے یہ ان کی اجتہادی غلطی تھی۔ ورنہ ظاہر ہے کہ اگر حضرت شاہ صاحب ؓ کا منشاء یہ ہوتا کہ وہ واقعۂ حضرت معاویہ ؓ یا حضرت عائش ہو (معاذ اللہ) اس خروج کی بناء پر فاس قرار دیں، جیسا کہ ملک غلام صاحب نے مجھا ہے، تو پھر وہ اپنی فرورہ عبارت میں اے''خطائے اجتہادی'' سے کیوں تعبیر کرتے ہیں؟

اور میرے نزدیک یہی مرادان "کٹیر من اصحابنا" کی بھی ہے جن کا قول میرسیّد شریف جرجانی "نے شرح مواقف میں نقل کیا ہے، کیونکہ انہوں نے تفسیق کی نسبت خطا کی طرف کی ہے، حضرت معاویہ گل طرف نہیں، اور یہ بات اہلِ علم سے مخفی نہیں ہے، کہ کسی فعل کا فسق ہونا اس کے فاعل کے فاسق ہونے کو مستازم نہیں ہے، اجتہادی اختلاف میں ایک شخص کا عمل ڈوسرے کے نظریے کے مطابق فسق ہوتا ہے، اجتہادی اختلاف میں ایک شخص کا عمل ڈوسرے کے نظریے کے مطابق فسق ہوتا ہے، کیکن اسے فاسق نہیں کہا جاتا، جیسے ذبیحہ کی مثال میں عرض کیا جاچکا ہے، ورنہ اگر یہ بات مرادنہیں ہے تو میرسیّد شریف رحمہ اللّٰہ تو کشیر مین اصحابنا کہدر ہے ہیں، کوئی طفت معاویہ یا جس نے حضرت معاویہ یا حضرت عائشہ کو جنگ صفین وجمل کی بناء پر فاسق قرار دیا ہو۔

اور اگر میرا بیه خیال غلط ہے، اور ان کا منشاء یہی ہے کہ حضرت عائثہؓ،

حضرت معاوية ٢٦٢٧ اورتاريخي حقائق

حفرت طلحہ مضرت زیبر مضرت معاویہ اور حفرت عمر بن عاص بیت صحابہ کرام حفرت علی سے محاربہ کرنے کی بناء پر (معاذ اللہ) فاس ہوگئے تھے، تو ان کی یہ بات بلاشک و شبہ غلط اور جمہور اُمت مسلمہ کے مُسلّمات کے قطعی خلاف ہے، میں اپنے سابقہ مضمون کے آخر میں حوالوں کے ساتھ لکھ چکا ہوں کہ ساری اُمت از اوّل تا آخر ان حفرات کی اس غلطی کو اجتہادی غلطی قرار دیتی آئی ہے، اہلِ سنت کی عقائد و کلام کی کتامیں ان تصریحات سے بھری ہوئی ہیں، اور ان میں سے کسی نے بھی اس بناء پر ان حفرات کو فاسق قرار دینے کی جرائے نہیں کی، اگر بغرض محال شاہ عبدالعزیز یا میرسیّد حفرات کو فاسق قرار دینے کی جرائے نہیں کی، اگر بغرض محال شاہ عبدالعزیز یا میرسیّد شریف جرجانی واقعہ اس کے خلاف کوئی رائے ظاہر کرتے ہیں تو جمہور اُمت کے مقالے میں ان کا قول ہرگز مقبول نہیں ہوگا۔

# جنگ ِصفّین کے فریقین کی صحیح حیثیت

حضرت معاویہ اور حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہما نے حضرت علیؓ ہے جو جنگیں لڑیں، ان سے حضرت علیؓ سے زیادہ کون متائر ہوسکتا ہے، لیکن برغم خود حضرت علیؓ سے حبت رکھنے والے غور سے سنیں کہ وہ حضرت معاویدؓ اور ان کے ساتھیوں کے بارے میں کیا فرماتے ہیں؟ چنانچہ حضرت مجدد الله عالیہ نے شارحِ مواقف کی سخت تر دید کی ہے۔

مواقف کی سخت تر دید کی ہے۔

حضرت اسحاق بن راہویہؓ حدیث و فقہ کے مشہور امام ہیں، وہ اپنی سند سے دوایت کرتے ہیں: وہ اپنی سند سے دوایت کرتے ہیں:

سمع على يوم الجمل ويوم الصفين رجلًا يغلو في القول فقال: لا تقولوا إلا خيرًا إنما هم قوم زعموا أنا بغينا عليهم وزعمنا أنهم بغوا علينا فقاتلناهم. (١)

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیهُ: منهاج النة ج:۳ ص:۷۱، بولاق،مصر۱۳۲۳ه حضرت مجدُو الف ثانی رحمه الله نے اس قول میں بیالفاظ بھی نقل کئے ہیں کہ:"لیسوا کفر ۃ و لا فسقة" (بیانہ کافر ہیں اور نہ فاسق) مکتوبات، مکتوب:۹۷ ج:۷ ص:۱۰ا۔

وہ جنت میں جائے گایہ

ترجمہ: - حضرت علی فی خیل جمل وصفین کے موقع پر ایک شخص کو سنا کہ وہ (مقابل لشکر والوں کے حق میں) تشدّد آمیز باتیں کہدرہا ہے، اس پر آپ نے فرمایا کہ: ان حضرات کے بارے میں کلمہ خیر کے سواکوئی بات نہ کہو، دراصل ان حضرات نے یہ سمجھا ہے کہ ہم نے ان کے خلاف بغاوت کی ہے اور ہم میں سمجھتے ہیں کہ انہوں نے ہمارے خلاف بغاوت کی ہے، اس بناء پر ہم ان سے لاتے ہیں۔

حضرت علی کے ان ارشادات سے یہ بات روزِ روشن کی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ خود ان کے نزدیک بھی حضرت معاویہ اور حضرت عائشہ سے ان کا اختلاف اجتہادی اختلاف تھا، اور وہ نہ صرف یہ کہ انہیں اس بناء پر فاسق نہیں جھتے تھے، بلکہ ان کے حق میں کلماتِ خیر کے سواکسی بات کے روادار نہ تھے۔ دُوسری طرف حضرت معاویہ قتم کھا کر فرماتے ہیں کہ: ''علی مجھ سے بہتر اور مجھ سے افضل ہیں اور میرا ان سے اختلاف صرف حضرت عثان کے قصاص کے مسلے میں ہے، اور اگر وہ خونِ عثان کا قصاص کے مسلے میں ہے، اور اگر وہ خونِ عثان کا قصاص لے لیس تو اہل شام میں ان کے ہاتھ پر بیعت کرنے والا سب سے پہلے میں ہوں گا۔' ای طرح جب قیصرِرُوم مسلمانوں کی باہمی خانہ جنگی سے فائدہ اُٹھا کر ان پر حملہ آور ہونا چاہتا ہے اور حضرت معاویہ کو اس کی اطلاع ہوتی ہے تو یہ اسے خط میں حملہ آور ہونا چاہتا ہے اور حضرت معاویہ کو اس کی اطلاع ہوتی ہے تو یہ اسے خط میں

<sup>(</sup>ا) ابن خلدونٌ: مقدمة ص:٣٥ فصل:٣٠، دار الكتاب اللبناني، بيروت ١٩٥١ء\_

<sup>(</sup>٢) ابن كثيرٌ: البداية والنهاية ع: ٤ ص:١٣٩، وع: ٨ ص:٢٥٩\_

حضرت معاوييًّ ۲۲۲ اور تاريخي حقائق

تحریر فرماتے ہیں کہ:''اگرتم نے اپنا ارادہ پورا کرنے کی ٹھان لی تو میں قتم کھاتا ہوں کہ میں اپنے ساتھی (حضرت علیؓ) ہے صلح کرلوں گا، بھرتمہارے خلاف ان کا جولشکر روانہ ہوگا اس کے ہراؤل دیتے میں شامل ہوکر قتطنطنیہ کو جلا ہوا کوئلہ بنا ڈوں گا اور تمہاری حکومت کو گاجرمولی کی طرح اُ کھاڑ تھینکوں گا''۔<sup>(۱)</sup>

حقیقت ہیہ ہے کہ ان حضرات صحابہ گل ہیہ باہمی گڑائیاں اقتدار کی خاطر نہیں ہوں، اور نہ ان کا اختلاف آج کی ساسی پارٹیوں کا سا اختلاف تھا، دونوں فریق دِین ہی کی سربلندی چاہتے تھے، ہر ایک کا دُوسرے سے نزاع دِین ہی کے تحفظ کے لئے تھا، اور یہ خود ایک دُوسرے کے بارے میں بھی یہی جانتے اور سجھتے تھے کہ ان کا موقف دیانت دارانہ اجتہاد پر بنی ہے، چنانچہ ہر فریق دُوسرے کورائے اور اجتہاد میں عظمی پر سجھتا تھا، لیکن کسی کو فاسق قرار نہیں دیتا تھا، یہی دجہ ہے کہ شاید دُنیا کی تاریخ میں یہ یہ ایک ہی جگہ ہوتی اور رات کے میں یہ جگہ ہوتی اور رات کے میں ہیں جگ ہوتی اور رات کے میں دیا تھا۔ ایک شکر کے لوگ دُوسرے لشکر میں جاکر ان کے مقولین کی تجہیز و تکفین میں حصہ لیا کرتے تھے۔ (۱)

اور خود سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کی طرف رُجوع کرکے آپ کے ارشادات میں میہ بات تلاش کیجئے کہ حضرت علی اور حضرت معاویہ کی جنگ آپ کے ارشادات میں میہ بات تلاش کیجئے کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی متعدد آپ کے نزویک کیا حثیت رکھتی تھی؟ آئخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی متعدد احادیث میں اس جنگ کی طرف اشارے دیئے ہیں، اور ان سے صاف یہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ اس جنگ کو اجتہاد پر مبنی قرار دے رہے ہیں۔

سیحیح مسلم اور مسندِ احمد میں حضرت ابوسعید خدری رضی الله تعالیٰ عنه ہے متعدّد صیح سندوں کے ساتھ آنخضرت صلی الله علیه وسلم کا بیارشاد منقول ہے کہ:-

<sup>(1)</sup> الزبيديُّ: تاج العروس تي: ٧ ص.٢٠٨، دار ليبيا بنغازي، "اصطفلين"\_

<sup>(</sup>۲) البدایہ والنہایہ ج:۷ ص:۲۷۷، اس قتم کے مزید ایمان افروز واقعات کے لئے دیکھئے: تہذیب تاریخ ابن عساکر ج:۱ ص:۸۷۷

تسمرق مارقة عسد فرقة من المسلمين تقتلهم أولى الطائفتين بالحق.

ترجمہ:- مسلمانوں کے باہمی اختلاف کے وقت ایک گروہ (اُمت ہے) نکل جائے گا اور اس کو وہ گروہ قتل کرے گا جو

مسلمانوں کے دونوں گروہوں میں حق سے زیادہ قریب ہوگا۔

اس حدیث میں اُمت سے نکل جانے والے فرقے سے مراد باتفاق خوارج بیں، انہیں حضرت علی کی جماعت نے قل کیا جن کوسرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے "اُولسی السطائفنین بالحق" (دوگروہوں میں حق سے زیادہ قریب) فرمایا ہے۔ اسخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ان الفاظ سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت علی اور حضرت معاوید کا اختلاف کھلاحق و باطل کا اختلاف نہیں ہوگا، بلکہ اجتباد اور رائے کی دونوں جانب سخجانش ہوگئ ہماعت حق سے نبینا زیادہ قریب ہوگی، جائے کھی مراد یہ نہ ہوتی تو حضرت علی کی جماعت کو" حق سے زیادہ قریب می گار آپ کی مراد یہ نہ ہوتی تو حضرت علی کی جماعت کو" حق سے زیادہ قریب 'کے بجائے محض" برحق جماعت' کہا جاتا۔

ای طرح صحیح بخاری صحیح مسلم اور حدیث کی متعدد کتابوں میں نہایت مضبوط سند کے ساتھ میہ حدیث آئی ہے کہ آنخضرت صلی اللّٰدعلیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:-

لا تقوم الساعة حتى تقتل فئتان عظيمتان تكون بينهما

مقتلة عظيمة دعواها واحدة.

ترجمہ: - قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگ جب تک کہ (مسلمانوں کی) دوعظیم جماعتیں آپس میں قال نہ کریں، ان کے درمیان زبردست خوزیزی ہوگی حالانکہ دونوں کی دعوت ایک ہوگی۔

علاء نے فرمایا ہے کہ اس حدیث میں دوعظیم جماعتوں سے مراد حضرت علیؓ

<sup>(</sup>١) ايضاً ج: ٤ ص: ١٥/٥٠

حضرت معاويةً ۲۶۸ اور تاریخی حقائق

اور حضرت معاوید کی جماعتیں ہیں، اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں کی دعوت کو ایک قرار دیا ہے، جس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ کسی کے بھی پیشِ نظر طلبِ اقتدار نہیں تھا بلکہ دونوں اسلام ہی کی دعوت کو لے کر کھڑی ہوئی تھیں اور اپنی اپنی رائے کے مطابق دین ہی کی بھلائی جا ہتی تھیں۔

یکی وجہ ہے کہ جنگ صفین کے موقع برصحابہ کی ایک بڑی جماعت پر بیہ واضح نہ ہوسکا کہ حق کس جانب ہے؟ اس لئے وہ مکمل طور پر غیر جانبدار رہے، بلکہ امام محمد بن سیرین رحمۃ اللہ علیہ کا تو کہنا ہے ہے کہ صحابہ کی اکثریت اس جنگ میں شریک نہیں تھی، إمام احمد نے نہایت صحیح سند کے ساتھ ان کا بی قول نقل کیا ہے: مساجت الفت نہ و أصب حاب رسول الله صلى الله علیه وسلم عشوات الافوف فلم یحضوها منهم مائة بل لم یبلغوا ٹلائین (۲) ترجمہ: - جس وقت فتنہ بریا ہوا تو صحابہ کرام دسیوں ہزار کی تعداد میں موجود سے، لیکن ان میں ہے سوبھی اس میں شریک نہیں ہوے یہ میں موجود سے، لیکن ان میں سے سوبھی اس میں شریک نہیں ہوگئی۔

نیز إمام احد بی روایت کرتے ہیں کہ إمام شعبہ کے سامنے کسی نے کہا کہ ابوشبہ نے حکم کی طرف منسوب کر کے عبدالرحمٰن بن ابی لیلی کا یہ قول نقل کیا ہے کہ جنگ صفین میں ستر بدری صحابہ شامل سے، حضرت شعبہ نے فرمایا کہ ابوشبہ نے جھوٹ کہا، خدا کی قتم اس معاملے میں میرا اور حکم کا فذاکرہ ہوا تھا، تو ہم اس نتیج پر پنچ کہ صفین کی جنگ میں بدری صحابہ میں سے سوائے حضرت فزیمہ بن ثابت کے کوئی شریک نہیں ہوا۔

سوال میہ ہے کہ اگر حفرت معاویة کا موقف صراحة باطل اور معاذ اللہ'' فسق'' تھا تو صحابہؓ کی اتنی بڑی تعداد نے کھل کر حضرت علیؓ کا ساتھ کیوں نہیں دیا؟ اگر وہ

<sup>(</sup>١) نوويٌّ: شرح مسلم ج:٣ ص: ٣٠٩، اصح المطابع كرا جي \_

<sup>(</sup>۲) ابن تیمیدًاس روایت کی سندنقل کرئے لکھتے ہیں: "هندا الاست اد اصبح است اد علی وجه الأرض" (بیسند رُوئے زمین پرضج ترین سند ہے) منہائی المنة (ج.۳ ص:۱۸۲)۔

صراحة برسرِ بغاوت تصفو قرآنِ كريم كاليه حكم كھلا ہوا تھا كدان سے قبال كيا جائے، پھر صحابةً كى اكثریت نے اس قرآنی حكم كو كيوں ہس پشت ڈال دیا؟ حافظ ابنِ كثيرٌ نے بھی مذكورہ دو حدیثیں اپنی تاریخ میں نقل كر كے لكھا ہے:-

وفیه أن أصحاب علی أدنی الطائفتین إلی الحق وهذا هو مذهب أهل السُّنة والجماعة أن علیًا هو المصیب و إن كان معاویة مجتهدًا وهو مأجور إن شاء الله. (۱) ترجمه: – اس عدیث سے بیکی ثابت ہوا كه حضرت علیؓ كے اصحاب دونوں جماعتوں میں حق سے زیادہ قریب تھے، اور یکی المل سنت والجماعت كا مسلك ہے كه حضرت علیؓ برحق ہے، اگرچه حضرت معاویۃ مجتهد تھے، اور إن شاء الله اس اجتباد پر ائبیں بھی ثواب ملے گا۔

شیخ الاسلام محی الدین نووی رحمة الله علیه ای حقیقت کو بیان کرتے ہوئے کتنے واضح الفاظ میں لکھتے ہیں:-

مذهب أهل السنة والحق إحسان الظن بهم والإمساك عما شجر بينهم وتأويل قتالهم وأنهم مجتهدون متأولون لم يقصدوا معصية ولا محض الدنيا بل اعتقد كل فريق أنه المحق ومخالفه باغ فوجب عليه قتاله ليرجع إلى أمر الله وكان بعضهم مصيبًا وبعضهم مخطئًا معذورًا في الخطأ لأنه باجتهاد والمجتهد إذا خطأ لا إثم عليه وكان على رضى الله عنه هو المحق المصيب في عليه وكان على رضى الله عنه هو المحق المصيب في ذلك الحروب هذا مذهب أهل السُّنة وكانت القضايا مشتبهة حتَّى أن جماعة من الصحابة تحيروا فيها

<sup>(</sup>۱) البدايه والنهايير ج:۷ ص:۹ ۱۲۷

حضرت معاويةٌ + ۲۷ اور تاریخی حقائق

فاعتزلوا الطائفتين ولم يقاتلوا ولو تيقنوا الصواب لم يتأخروا عن مساعدته. (۱)

ترجمہ:- اہل سنت اور اہل حق کا مذہب سے ہے کہ صحابہ ﷺ کے ساتھ نیک گمان رکھا جائے ، ان کے باہمی اختلافات کے بارے میں توقف کیا جائے اور ان کی لڑا ئیوں کی صحیح توجیہ کرتے ہوئے پیر کہا جائے کہ وہ مجتبد اور مثاوّل تھے، انہوں نے نہ گناہ کا قصد کیا اور نہ محض دُنیا کا، بلکہ ہر فریق کا اعتقاد پہتھا کہ وہ حق پر ہے اور اس کا مخالف برسر بغاوت، اس لئے اس سے قبال کرنا اس پر واجب ہے تا کہ اللہ کے اُحکام کی طرف لوٹ آئے، ان میں ہے بعض کی رائے واقعۂ صحیح تھی، اور بعض کی غلط، کیکن چونکہ یہ غلط رائے بھی اجتہاد کی وجہ سے قائم ہوئی تھی اور مجتہدا گرغلطی بھی کرے تو اس بر گناہ نہیں ہوتا اس لئے جن لوگوں کی رائے غلط تقی وه بھی معذور تھے، اور جنگوں میں حضرت علیٰ کا اجتہاد واقعة ٔ وُرست تھا، یہ اہل سنت کا مذہب ہے۔ اور اس وقت حق اتنا مشتبہ اور غیرواضح تھا کہ صحابہؓ کی ایک بڑی جماعت اس معاملے میں کوئی فیصلہ نہ کرسکی اور غیر جانبدار رہ کرلڑائی میں شریک نہ ہوئی، حالانکہ اگر ان حضرات ِصحابہؓ کے سامنے اس وقت حق یقینی طور پر واضح ہوجاتا تو وہ اس کی نصرت سے پیچھے نہ رہتے۔

یہ ہے اہلِ سنت کا سیح موقف جوقر آن وسنت کے مضبوط دلائل، سیح روایات اور صحابہ کرامؓ کی مجموعی سیرتوں پر بنی ہے، اب اگر ان تمام روشن دلائل، قوی احادیث اور اَئمَداہلِ سنت کے واضح ارشادات کے علی الرغم کسی کا دِل ہشام، کلبی اور ابومخنف جیسے لوگوں کے بیان کئے ہوئے افسانوں ہی پر فریفتہ ہے، اور وہ ان کی بناء پر حضرت معاویہ رضی اللّٰہ عنہ کو مور دِ الزام تھہرانے اور گناہگار ثابت کرنے پر ہی مصر ہے تو اس

<sup>(</sup>۱) نوویؒ: شرح مسلم ج:۲ ص:۳۹۰ ـ

کے لئے ہدایت کی دُعا کے سوا اور کیا کیا جاسکتا ہے؟ جس شخص کوسورج کی روشنی کے بجائے اندھیرا ہی اچھا لگتا ہوتو اس ذوق کا علاج کس کے پاس ہے؟ لیکن ایسا کرنے والے کوخوب اچھی طرح سوچ لینا جاہئے کہ پھر معاملہ صرف حضرت معاویۃ ہی کانہیں ہے، ان کے ساتھ حضرت عائشةٌ، حضرت طلحةٌ، حضرت زبیرٌ، حضرت عمرو بن عاصٌّ اور حضرت عباده بن صامتٌ يربهمي (معاذ الله) فسق كا الزام عائد كرنا هوگا، اور پھر أجله صحابہ کی وہ عظیم الشان جماعت بھی اس ناوک تفسیق سے نہیں چ سکتی جس نے (نعوذ بالله) ان حفرات کو کھلے فت کا ارتکاب کرتے ہوئے ویکھا، اُمت اسلامیہ کے ساتھ اس صریح دھاند لی کا کھلی آنکھوں نظارہ کیا، اور حضرت علیٰ کو جو اس دھاند لی کے خلاف جہاد کر رہے تھے، بے بار و مددگار جھوڑ کر گوشتہ عافیت کو اختیار کرلیا، لہذا عشر ہ مبشرہ میں سے حضرت سعد بن الی وقاصؓ اور حضرت سعید بن زیڈ اور باقی اُجلہ صحابۃؓ میں حضرت ابوسعید خدریؓ، حضرت عبداللّٰہ بن سلامؓ، حضرت قدامہ بن مظعونؓ، حضرت كعب بن مالك محضرت نعمان بن بشيرٌ، حضرت أسامه بن زيرٌ، حضرت حسان بن ثابتٌ، حضرت عبدالله بن عمرٌ، حضرت ابوالدر داءٌ، حضرت ابو أمامه اليابليُّ، حضرت مسلمه بن مخلدٌ اور حضرت فضالہ بن عبیدٌ جیسے حضرات کے لئے بھی بیہ ماننا بڑے گا کہ انہوں نے حضرت علیؓ کا ساتھ جھوڑ کر باطل کے ہاتھ مضبوط کئے اور اِمام برحق کی اطاعت کو حپھوڑ کرفسق کا ار تکاب کیا۔

اگر کوئی شخص میہ تمام باتیں تسلیم کرنے کو تیار ہے تو وہ حضرت معاویۃ کو بھی فاسق قرار دے، لیکن پھر اسے پردے میں رکھ کر بات کرنے کے بجائے جرأت کے ساتھ کھل کر ان تمام باتوں کا اقرار کرنا چاہئے اور واضح الفاظ میں اعلان کردینا چاہئے کہ صحابۃ کے بارے میں تعظیم و تقدیس کے عقائد، ان کی افضلیت کے دعوے، ان کے حق میں فیرانقرون کے خطابات، سب ڈھونگ ہیں، ورنہ عملاً ان میں اور آج کے وُنیار ست ساست وانوں میں شمہ برابر کوئی فرق نہیں تھا۔

آخر میں، میں ملک غلام صاحب کے ایک اور سوال کا جواب دینا چاہتا ہوں، میں نے لکھا تھا کہ اگر صحابہ کرامؓ کو عام عملی زندگی میں فاسق قرار دے دیا جائے تو دین کے سارے عقائد و اُ حکام خطرے میں بڑجا کیں گے، کیونکہ رسول کر پم سلی اللہ حضرت معاويةً ۲۵۲ اور تاریخی حقائق

علیہ وسلم کی تمام احادیث ہمیں انہی کے واسطے سے پینجی ہیں، اور اگر وہ عملی زندگی میں فاسق ہوسکتے ہیں تو گھر روایت حدیث کے معاملے میں انہیں فرشتہ تسلیم کرنے کی کیا وجہ ہے؟ اس کے جواب میں جناب غلام علی صاحب مجھ سے پوچھتے ہیں:روایت حدیث اور تبلیغ وین کے لئے عدالت کا جو معیار آپ صحابہ کرام گئے و کئے وضع فرما رہے ہیں، کیا اس کو آپ پورے صلحہ کرام گئے واقع فرما رہے ہیں، کیا اس کو آپ پورے سلسلہ رُواۃ پر نافذ اور جسیاں کریں گے؟

ملک صاحب نے یہ بات نچھا لیے انداز سے کھی ہے جیسے روایات کے رَدّ وقبول کے قواعد آج ہم پہلی بار مدوّن کرنے بیٹھے ہیں، اور ہمارے اختیار میں ہے کہ اس معاملے میں جو أصول جاہیں مقرر كرلیں۔ میں عرض كر چكا ہوں كه "عدالت" كا مفہوم یہ ہے کہ انسان فاحق نہ ہو، یہ بات اس کی روایت قبول کرنے کے لئے لازمی شرط ہے، بیشرط آج میں نے اپنی جانب سے نہیں گھڑ دی ہے، اُصول حدیث کی جو کتاب حیاہیں کھول کر دیکھ لیجئے ، اس میں پیشرط لکھی ہوئی ملے گی اور چودہ سوسال ے اس شرط کے مطابق عمل ہوتا رہا ہے، اب صحابہ کرامؓ کے بارے میں چونکہ اُمت کا عقیدہ یہ ہے کدان میں سے کوئی فاس نہیں تھا بلکدان میں سے ہرفرد ''عادل' ہے، اس کئے ان کی تمام روایات مقبول ہیں، اس کے برخلاف دُوسرے رُواقِ حدیث کے بارے میں یہ نہیں کہا جاسکتا کہ وہ سب عادل تھے، اس لئے ان کی ہر روایت مقبول نہیں بلکہ ان میں ہے ہر راوی کے حالات کی تحقیق کرکے بیہ دیکھا جائے گا کہ وہ عادل تھا یانہیں؟ اگر وہ عادل ہوتو اس کی روایت قبول کی جائے گی اور اگر فاسق ہوتو اسے رَ دّ کردیا جائے گا،لیکن صحابہ کرامؓ کے بارے میں استحقیق کی ضرورت نہیں، وہ چونکہ سب کے سب بلااستناء عادل ہیں، اس لئے ان کی ہرروایت مقبول ہے، ان کی عدالت کومجروح کرکے ان کی بیان کردہ حدیث کورّ د نہیں کیا جاسکتا۔

اب اگر کوئی شخص صحابہ کی عدالت پرطعن کرکے آنہیں فاسق قرار دیتا ہے تو اس کا مطلب سے ہے کہ وہ ان روایات کو بھی مشتبہ بنار ہا ہے جو ان سے مروی ہیں، اور جنھیں اُمت نے غیر مشتبہ بمجھ کران پر بہت سے اُ دکام ومسائل کی عمارت کھڑی کر دی ہے۔ دُ وسے روایان حدیث کا معاملہ تو سے کہ ان کے ایک ایک قول و فعل کو جائج کردیکھا گیا ہے کہ وہ عدالت کے معیار پر پورے اُٹرتے ہیں یا نہیں؟ اور جواس معیار پر پورانہیں اُٹرا اس کی روایت کورَدِّ کردیا گیا ہے، لیکن صحابہ کرام کے بارے میں بیعقیدہ مُسلّم رہا ہے کہ وہ عدالت کے معیار بلند پر فائز ہیں، لبنداان کی ہر روایت قابلِ اعتاد مجھی گئی ہے، اب اگر کوئی شخص اس عقیدے میں خلل اندازی کرے تو وہ اس بات کی دعوت دیتا ہے کہ ایک ایک صحابی کے نجی حالات زندگی کی از سرنو تحقیق کرکے یہ طے کیا جائے کہ جو روایتیں اس نے بیان کی ہیں وہ دُرست ہیں یا نہیں؟ آپ خود فیصلہ کر لیجئے کہ یہ اقدام دِین کی ساری عمارت کو متزلزل کرنے کے مترادف ہے یا نہیں؟

ملک صاحب میری اس دلیل کوتو ''عجیب وغریب استدلال'' فرماتے ہیں، اور لکھتے ہیں کہ اس میں''مغالطے مضمر ہیں'' لیکن حضرت علیؓ سے اُمیدواری خلافت کا اعتراض دُورکرتے ہوئے جو پچھ مولانا مودودی صاحب نے لکھا ہے، اس کے بارے میں نہ جانے ان کا کیا خیال ہوگا؟ مولانا لکھتے ہیں:-

کیا واقعی ہی تصویر ہے محمصلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے اہل بیت اور ان کے اہل بیت اور ان کے اہل بیت اور ان کے امل بیت اور ان کے اصحاب کباڑی، کیا اللہ کے رسول کی ہی پوزیش تھی کہ وہ دُنیا کے عام بانیانِ سلطنت کی طرح ایک سلطنت کا بانی تھا؟ کیا پنجمبرِ خدا کی ۲۳ سالہ تعلیم، صحبت اور تربیت سے یہی اخلاق، یہی سیرتیں اور یہی کردار تیار ہوتے ہوتے ؟ ..... تاہم اگر کسی کا جی عاہتا ہے کہ اس قصے کو باور کرے تو ہم اسے روک نہیں سکتے، تاریخ کے صفحات تو بہر حال اس سے آلودہ ہی دوگی محض ایک ڈھونگ تھا، قرآن شاعرانہ لفاظی کے سوا پچھ نہ تھا اور تقدی کی ماری داستانیں میا کاری کی داستانیں تھیں تھیں تصویر مبلغ قرآن صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہل بیت واضویر مبلغ قرآن صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہل بیت و قسویر مبلغ قرآن صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہل بیت و اصحاب کباڑی سیرتوں سے زیادہ مناسبت مرکمتی ہے، آئر بہلی اصحاب کباڑی سیرتوں سے زیادہ مناسبت مرکمتی ہے، آئر بہلی

اور تاریخی حقائق

74 6

لفتريث معاول

تصویر پرکس کا دِل رسجتا ہوتو رسجھے، تگر اس کے ساتھ ایک اُمیدواری اور دعویداری کا مسئلہ بی نہیں، پورے دِین وایمان کا مسئلہ حل طلب ہوجائے گا۔ (۱)

سوال یہ ہے کہ اگر تاریخ کے صفحات حضرت علیٰ کی سیرت پر اُمیدواری خلافت کا داغ لگادیت ہیں تو اس سے تو پورے دِین وایمان کا مسلم طلب ہوجاتا ہے، مرالت کا دوئ محض ایک ''وهونگ' بین جاتا ہے، قرآن شاعرانہ لفاظی کے سوا کچھ نہیں رہتا اور تقدّس کی ساری داستانیں ریاکاری کی داستانیں ہوجاتی ہیں، لیکن حضرت عثمان ، حضرت معاویہ ، حضرت عمود بن عاص ، حضرت مغیرہ بن شعبہ ، حضرت عاادی ، حضرت الوسعید خدری ، عاص ، حضرت سعد بن آبی ، حضرت عبادہ بن عاص ، حضرت ابوسعید خدری ، عاص ، حضرت سعد بن آبی ، حضرت ابوسعید خدری ، اوران جیسے دُوس کے اسحاب کی سیرت پر کتنے بی داغ گئتے رہیں، ان سے محمصلی اللہ علیہ وسلم کے اسحاب کبار کی کیسی ہی بھیا تک تصویر بنتی رہے، اس سے وین اوران کا کوئی مسئلہ طلب نہیں ہوتا ؟ جو استدلال حضرت علیٰ کے بارے میں کیا گیا تھا وہی استدلال ان حضرات صحابہ کے بارے میں بھی کیا جاتا ہے تو وہ ''عجیب و فور یہ ، بن جاتا ہے تو وہ ''عجیب و غریب' بن جاتا ہے تو وہ ''عجیب و

تم بی بتاؤیہ انداز گفتگو کیا ہے؟

عدالت صحابة کی بحث کے دوران ملک صاحب نے لکھا ہے:البلاغ میں چونکہ یہ سوال خاص طور پر اُٹھایا گیا ہے کہ سی صحابی یا
کسی راوی کی جانب بدعت کے انتساب کے بعد اس کی بیان
کردہ حدیث کیسے قابلِ قبول ہوسکتی ہے، اس لئے میں مناسب
سمجھتا ہوں کہ اس مسئلے پر بھی مخضر بحث کرڈوں۔

اس کے بعد موصوف نے تقریباً آٹھ صفحات پر بحث کی ہے کہ راوی حدیث کے کسی قول و فعل پر بدعت کا اطلاق اس کی روایت میں کس حد قادح ہوسکتا ہے؟ لیکن میں جیران ہوں کہ جس سوال کو انہوں نے مجھ سے منسوب کرکے فرمایا ہے کہ

<sup>(1)</sup> رسائل، ومسائل نسل الهمية تا الإي السوايك وبلي كيشنز، الإجور الدول. [

ات البلاغ میں '' خاص طور پر'' اُٹھایا گیا ہے، وہ میں نے کب اور کس جگہ لکھا ہے؟
میری ساری بحث تو فسق کے بارے میں تھی، یہ بحث تو میں نے کہیں بھی نہیں چھیڑی
کہ مبتدع کی روایت کس حد تک قابل قبول ہے؟ چہ جائیکہ اس سوال کو'' خاص طور پر''
اُٹھایا ہو لیکن ملک صاحب میں کہ خواہ تخواہ اس دعوے کو مجھ سے منسوب کر کے اس کی
مفصل تر دید بھی کر رہے ہیں، اور بھی میں طنز وتعریض بھی فرما رہے ہیں، آپ ہی
ہتا ہے کہ میں جواب میں اس کے سوا کیا عرض کرول کہ ب

وہ بات میرے فسانے میں جس کا ذکر نہیں وہ بات ان کو بڑی ناگوار گزری ہے

آخری گزارش

''تر جمان القرآن' میں تیرہ ماہ تک مسلسل اس موضوع پر بحث و مباحث کرنے کے بعد ملک صاحب نے اپنے مضمون کے آخر میں اتحاد کی دعوت بھی دی ہے اور مولانا مودودی صاحب اور جماعت اسلامی کی خدمات گناتے ہوئے لکھا ہے کہ: ''اگر اب بھی ہم نے باہمی خانہ جنگی جاری رکھی اور ہر اختلافی مسئلے میں ایک دُوسرے کوتو بین اسلام کا مرتکب قرار دیا تو اس کا فائدہ اعدائے اسلام کو بی پہنچے گا۔''

اس نیک جذبے کی پوری قدردانی کے ساتھ میں بیضرور دریافت کرنا چاہتا ہوں کہ مولانا مودودی صاحب کے نظریات سے اختلاف، یا اس پر علمی تقید کون ی بعت کی روسے ''خانہ جنگی'' کے تعریف میں داخل ہے؟ اور کیا''خانہ جنگی'' ہے بچنے کا دامد راستہ یہی ہے کہ مولانا مودودی صاحب کے تمام نظریات کو بے چوں و چرالسلیم کرلیا جائے؟ وہ جس موقع پر، جس زمانے میں، جو چاہیں تحریر فرماتے رہیں، خواہ اس کی ضرورت ہویا نہ ہو، خواہ اس سے اُمت میں اختشار پیدا ہوتا ہویا غلط فہیاں پھیلی موں، کیان ان کی تحریریں پڑھنے والے کا کام صرف یہ ہونا چاہئے کہ وہ ان پر بلامطالبہ دلیل ایمان لے آئے؟ وہ صحابہ کرام پر تنقیص کی حد تک تنقید فرمائیں تو اسے ''غلمی ضرورت' کا نام دیا جائے، لیکن کوئی شخص خود مولانا مودودی کے نظریات پر تنقید کے لئے خاص علمی انداز میں بھی زبان تحولے تو ''خانہ جنگی'' کا مجرم قراریا ہے۔ پر تنقید کے لئے خاص علمی انداز میں بھی زبان تحولے تو ''خانہ جنگی'' کا مجرم قراریا ہے۔

حضرت معاوية ٢٧٦ اور تاريخي حقائق

اگر اتحاد وا تفاق کامفہوم یہی کچھ ہے کہ''منہ کھولو تو تعریف کے لئے کھولو، ورنہ جیب رہو'' تو ملک صاحب خود انصاف کے ساتھ غور فرمالیں کہ یہ''اتحاد و اتفاق'' تبھی قائم ہوسکتا ہے یانہیں؟ مولانا مودودی صاحب نے مغربی افکار ونظریات کے مقابلے میں جو کام کیا ہے، وہ بلاشبہ قابلِ تعریف اور قابلِ قدر ہے، اس شعبے میں ان کی خدمات کوان سے اختلاف رکھنے والے بھی سراہتے ہیں، اور ہم نے بھی اس کے اظہار میں کبھی ٹامل نہیں کیا، کیکن کاش! کہ مولا نا اپنے دائر وعمل کو اس حد تک محدود رکھتے اور اسلام کے بلند مقاصد کی خاطر اس نازک دور میں وہ مسائل نہ چھیڑتے جنھول نے مسلمانوں میں انتشار پیدا کرنے کے سوا کوئی خدمت انجام نہیں دی، اگر ان کا قلم حجاج کی تلوار کی طرح کفر و الحاد کے ساتھ اسلام کے ستونوں کو بھی اپنا مدف نہ بنالیتا تو علماء یا عام مسلمانوں کو ان ہے کوئی ذاتی برخاش نہیں تھی، یہی علاء اور یہی عام مسلمان جو آج ''مودودی'' کے نام سے بدکتے ہیں، ان کے دست و بازُو بن کر کفرو الحاد کے سلاب کا یک جہتی کے ساتھ مقابلہ کرتے، لیکن افسوس ہے کہ مولانا مودودی صاحب نے جس شد و مدّ کے ساتھ مغربی الحاد کا مقابلہ کیا، ای تندی اور تیزی کے ساتھ این قلم کا رُخ تاریخ اسلام کی ان شخصیتوں کی طرف بھی پھیر دیا جو اُمت مسلمہ کے عمائد ہیں اور جن کے بارے میں مسلمانوں کاضمیر انتہائی حساس واقع ہوا ہے۔

میرا انتہائی دردمندانہ التماس ہے کہ مولانا مودودی صاحب اور ان کے رفقائے جماعت خدا کے لئے بھی اس بات پر بھی ٹھنڈے دِل اور شجیدگ کے ساتھ غور فرمائیں کہ اس وقت اہلِ سنت ان مکاتب فکر کے مجموعہ سے عبارت ہے جو دیو بندی، ہریلوی اور اہلِ حدیث کے ناموں سے معروف ہیں، ان میں سے کوئی کمتب فکر ایسائیس ہے جومولانا مودودی صاحب کے ان نظریات سے بیزار نہ ہو، سوال بیا کہ کیا یہ سارے کے سارے مسلمان عقل وخرد نے بالکل خالی ہیں؟ یا ان سے

<sup>(</sup>۱) پیالفاظ مولانا مودودی صاحب نے دور ملوکیت کے خصائھی میں ذکر کئے ہیں اور حفزت معاویہ رضی اللہ عنہ پران کو چسیاں کیا ہے۔

انصاف و دیانت بالکل اُٹھ گئ ہے؟ یا بیسب کے سب حاسد اور کیند پر قدر ہیں؟ کہ خواہ تخواہ مولانا کے چھچے پڑ گئے ہیں…؟ آخر کوئی بات تو ہے جن سے ان مکا تب فکر کے ہیں۔۔؟ آخر کوئی بات تو ہے جن سے ان مکا تب فکر استحدہ، صاحب بصیرت اور علمی مزاج رکھنے والے لوگوں کے دِل بھی مجروح ہوئے ہیں اور جس کی وجہ سے وہ لوگ بھی بولنے پر مجبور ہوگئے ہیں جو اس نازک دور میں فرقہ وارانہ مباحث چھٹرنے سے ہمیشہ پر ہیز کرتے رہے ہیں۔

مولانا مودودی صاحب کے جن نظریات سے ان سارے مکاتب فکر میں کبیدگی پیدا ہوئی اور جن سے ملک کے طول وعرض میں فرقہ وارانہ مباحث کا قرکھل گیا، تھوڑی دیر کے لئے فرض کیجئے کہ وہ سو فیصد حق ہیں، لیکن کیا اس'' حق'' کا اظہار اسی وقت ضروری تھا جبکہ اسلامی صفول میں معمولی سا انتظار دُشمنوں کی چیش قدمی کو میلوں آگے بڑھا لاتا ہے، سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی آرزوتھی کہ کعبہ کو از سرنو بنائے ابراہیمی پر تغییر فرمائیس، یہ اقدام سو فیصد برحق تھا، لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم نیائے ابراہیمی پر تغییر فرمائیس، یہ اقدام سو فیصد برحق تھا، لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے محض اس بناء پر اس نیک کام کو چھوڑ دیا کہ اس سے اُمت میں انتظار کا اندیشہ تھا۔ اور نہایت افسوس ہے کہ مولانا مودودی صاحب نے جو اسلام کے بلند مقاصد کا پر چم لے کر چلے تھے، اس واضح حقیقت کو نہیں بہچانا کہ اگر وہ ان اختلافی مسائل کو نہ چھیڑ تے تو ملت کا نقشہ کیا ہوتا؟

پھراس پر طرزہ ہے ہے کہ ان کے رُفقائے جماعت کا جو مزاج مجموعی طور پر تیار ہوا ہے، اس نے عملاً مولانا کے ایک ایک لفظ کو پھر کی لکیر سجھ لیا ہے، ان میں سے اکثر حضرات جماعت اسلامی کے باہر ہے مولانا پر تقید کا ایک لفظ برداشت کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں، خواہ وہ کتنی دردمندی، کتنی شجیدگی اور کتنی تہذیب وشائشگی کے ساتھ کی گئی ہو، عملاً وہ مولانا مودودی صاحب کو تقید سے بالاتر بی سجھنے لگے ہیں، اور اس طرز عمل نے پوری جماعت کو عام مسلمانوں کی نگاہ میں ایک فرقہ بنادیا ہے۔

اگر کوئی شخص أمت کے عام مُسلّمات کے خلاف کوئی تحریر شائع کرتا ہے تو اے کم از کم اس کے لئے تو تیار رہنا چاہنے کہ جانب مخالف سے علی اور تحقیقی انداز میں اس پر تقید کی جائے، لیکن جماعت اسلامی کے بہت سے پُر جوش کارکنوں اور حضرت معاوييًا ٢٧٨ اور تاريخي حقائق

مولانا کے معتقدین کی طرف سے جو خطوط مجھے موصول ہوئے ہیں، ان کا خلاصہ بیہ کے کہ مولانا کے کسی نظریئے کے خلاف زبان تنقید کھولنا ہی جرم ہے، اور بعض خطوط کو بڑھ کر تو مجھے ایسا محسوس ہوا کہ جیسے بیا علمی تنقید لکھ کر (خدانخواستہ) میں نے دائر ہ اسلام سے باہر قدم رکھ دیا ہے۔ خود ملک صاحب نے جن تیوروں کے ساتھ اس کا جواب دیا ہے، اس کا حاصل بیہ ہے کہ مولانا ہے اظہار اختلاف کے بعد میں ان لوگوں کی صف میں آئیا ہوں جن سے ملمی مباحثہ نہیں، لڑائی ضروری ہے۔ جو حضرات نظریاتی اختلاف کے مدل اظہار اور نزاع وجدال میں عملاً خود کوئی فرق ندر کھتے ہوں، حجرت ہے کہ انہیں دُوسروں سے خانہ جنگی کی شکایت ہے۔

میری صاف گوئی، مولانا، ان کے معتقدین اور ان کی جماعت کومکن ہے نا گوار ہو، لیکن خدا شاہر ہے کہ میں نے یہ باتیں وُ کھے ہوئے دل کے ساتھ خیرخواہی کے جذبے سے اس احساس کے تحت کھی ہیں کہ ان کے ندکورہ طرزعمل سے اُمت کو کتنا نقصان پہنچ رہا ہے۔ مولانا مودودی صاحب نے جس محنت، جانفشانی اور خود اعتادی کے ساتھ مغربی افکار کا مقابلہ کیا ہے، خطرہ ہے کہ ان کا میطر ایق کار ان ساری خدمات کے ان کو ساتھ مغربی افکار کا مقابلہ کیا ہے، خطرہ ہے کہ ان کا میطر ایق کار ان ساری خدمات کے ان کو خوائل نہ کردے۔ اگر آج بھی مولانا مودودی اور ان کی جماعت نے اپنی سنگین غلطیوں کو محسوس نہ کیا تو مجھے یقین ہے کہ ایک نہ ایک دن انہیں اپنی غلطی کا اجساس ہوگا، لیکن پائی کے سرے گزر جانے کے بعد اس احساس کا کوئی فائدہ اُمت نہیں اُنھا سے کسی ضاحب دِل کے سینے میں اُنر سیس۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کواپنے دِین کی صیح سمجھ عطا فرمائے، اس کی صیح خدمت کی توفیق بخشے، اور مسلمانوں کو باہمی نزاغ و جدال کے فتنے سے بچاکر ان میں اتحاد و اتفاق پیدا فرمائے۔ آمین

وَ آخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلْمَيُنِ.

محمد تقی عثانی جامعه دارانعوم کراچی ۱۳۹۴شوال ۱۳۹۰ه 149

حفنرت معاوية

حصيهسوم

حضرت معاوییں شخصیت، کرداراور کارنامے

مولا نامحمود اشرف عثاني

#### بشرالله التخمر التجيم

جليل القدر صحابي حضرت معاويه رضى الله تعالى عنه عالم اسلام كي ان چند <sup>ع</sup>في چنی ہتیوں میں ہے ایک ہیں جن کے احسان سے بیا اُمت مسلمہ سبکدوش نہیں ہوسکتی۔ آپ ان چند كبار صحابة ميں سے بيں جن كوسركار دو عالم صلى الله عليه وسلم كى خدمت ميں مسلسل حاضری اور حق تعالیٰ کی جانب سے نازل شدہ وحی کو لکھنے کا شرف حاصل ہے۔ پھر .... آپ اسلامی دُنیا کی وہ مظلوم ہستی ہیں جن کی خوبیوں اور ذاتی محاسن و کمالات کو نہ صرف نظرانداز کیا گیا بلکہ ان کو چھیانے کی پہیم نوششیں کی گئیں، آپ پر بے بنیاد الزامات لگائے گئے، آپ کے متعلق الیمی باتیں گھڑی گئیں اور ان کو پھیلایا گیا جن کاکسی عام صحالی ہے تو در کنار ،کسی شریف انسان سے پایا جانا مشکل ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے خلاف جس شد و مد کے ساتھ یرو پیگنڈے کا طوفان کھڑا کیا گیا،اس کی وجہ ہے آٹے کا وہ حسین ذاتی کردار نظروں ہے بالکل اوجھل ہوگیا ہے جو آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کے فیض صحبت نے پیدا کیا تھا، نتیجہ یہ ہے کہ آج ؤنیا حضرت معاویۃ کوبس جنگ صفین کے قائد کی حثیت ہے جانتی ہے جو حضرت علیٰ کے مقابلے کے لئے آئے تھے، کیکن وہ حضرت معاویہؓ جو أنخضرت صلى الله عليه وسلم كي منظور نظر تني، جنھول نے كئى سال تك آ ب ك لئے کتابت وحی کے نازک فرائض انجام دیئے ، آ پھے سے اپنے علم وعمل کے لئے بہترین ؤعا کمیں لیں، جنھوں نے حضرت عمرٌ جیسے خلیفہ کے زمانے میں اپنی قائدانہ صلاحیتوں کا لوبا منوایا، جنھوں نے تاریخ اسلام میں سب سے پہلا بحری بیرہ تیار کیا، اپنی عمر کا بہترین حصہ رُومی عیسائیوں کے خلاف جہاد میں گزارا، اور ہر باران کے دانت کھنے کئے، آج دُنیا ان کوفراموش کرچکی ہے،اوگ بیتو جانتے ہیں کہ حضرت معاویہ ٌوہ ہیں

حضرت معاوييًا ٢٨٢ اور تاريخي حقائق

جن کی حضرت علی کے ساتھ جنگ ہوئی تھی، لیکن قبرس، روڈس، صقلیہ اور سوڈان جیلے اہم ممالک کس نے فتح کئے؟ سالہا سال کے باہمی خلفشار کے بعد عالم اسلام کو پھر سے ایک جھنڈے تیلئے کس نے جنع کیا؟ جہاد کا جو فریضہ تقریباً متروک ہو چکا تھا، اسے از سرنو کس نے زندہ کیا؟ اور اپنے عبد حکومت میں نے حالات کے مطابق شجاعت و جوال مردی، علم و ممل ، حلم و بر دباری، امانت و دیانت میں نظم و صبط کی بہترین مثالیں جوال مردی، علم و ممل ، حلم و بر دباری، امانت و دیانت میں نظم و صبط کی بہترین مثالیں رہ گئی ہیں، اس مقالے میں حضرت معاوید گئی زندگی کے انہی حسین پہلوؤں کو سامنے لانا مقصود ہے، یہ آپ کی مکمل سیرت نہیں، بلکہ آپ کی سیرت کے وہ گوشے ہیں جو تاریخ کے ملبے میں ذب کر آج نگاہوں سے بالکل اوٹھل ہو رہے ہیں اور ان کے تاریخ کے ملبے میں ذب کر آج نگاہوں سے بالکل اوٹھل ہو رہے ہیں اور ان کے مطالع سے حضرت معاوید کے کردار کی ایک ایک تصویر میں تاریخ اسلام کے اس عظیم کردار کی ایک دلاویز جھلک دیکھ کیس گے۔

## ابتدائی حالات

آپ عرب کے مشہور و معروف قبیلہ قریش سے تعلق رکھتے ہیں جو اپنی شرافت و نجابت اور جود و سخامیں پورے عرب میں ممتاز حیثیت رکھتا تھا، اس قبیلے کو یہ شرف حاصل ہے کہ اس میں آقائے دو جہال مبعوث ہوئے۔ پھر قریش میں سے آپ اس نام وَر خاندان ہوا میہ سے تعلق رکھتے تھے جونسی و منصی حیثیت سے ہو ہاشم کے بعد سب سے زیادہ معزز سمجھا جاتا تھا۔

حضرت معاویہ کے والد ماجد، حضرت ابوسفیان اسلام لانے ہے قبل ہی اپنے خاندان میں ممتاز حیثیت کے مالک اور قبیلے کے معزز سرداروں میں شار ہوتے سے آپ فتح مکہ کے دن اسلام لائے، آپ کے اسلام لانے کی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بہت مسرّت اور آپ نے اعلان فرمایا:۔

جو تحض بھی ابوسفیان کے گھر میں داخل ہوجائے گا اسے امن دیا

جائے گا۔

اسلام لانے ہے قبل زمانۂ جاہلیت میں بھی آپؓ اعلیٰ صفات کے مالک اور اخلاق کر بمانہ کے حامل تھے، علامہ ابن کشِرؓ لکھتے ہیں: -

> و کان رئیسًا مطاعًا ذا مالِ حزیل. (۱) ترجمہ:- آپ اپنی قوم کےسردار تھے، آپ کے حکم کی اطاعت کی جاتی تھی اور آپ کا شار مال دارلوگوں میں ہوتا تھا۔

پھر آپ 'آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں رہے اور غزو و کشین اور غزوؤ برموک میں شرکت کی ، یہاں تک کہ ۳۱ھ میں آپ کا انتقال ہوگیا۔

حضرت معاویہ آپ ہی کے فرزند ارجمند تھے، بعثت نبوی سے پانچ سال قبل آپ کی ولادت ہوگی۔ بحق ہیں ہے آپ میں اُولوالعزی اور بڑائی کے آثار منایاں تھے، چنانچہ ایک مرتبہ جب آپ نوعمر تھے آپ کے والد ابوسفیان نے آپ کی طرف دیکھا اور کہنے گئے:۔

میرا بیٹا بڑے سر والا ہے اوراس لائق ہے کہ اپنی قوم کا سروار ہے۔ آپ کی والدہ ہند نے بیہ سنا تو سے لگیس: -فقط اپنی قوم کا؟ میں اس کو روؤں اگر بیہ پورے عالم عرب کی قیادت نہ کرے -

ای طرح ایک بار عرب کے ایک قیافہ شاس نے آپ کو حصت ہے گی حالت میں دیکھا تو بولا:-

## میرا خیال ہے کہ بیا پی قوم کا سردار ہے گا۔ (\*)

<sup>(1)</sup> ابن كثيرًا: البدايه والنهايه خ. ٨ ص: ٢١، مطبوعه مصر ١٩٣٩ . -

<sup>(</sup>٢) ابن حجرٌ: الاصابة ٣:٣ ص:٣١٢،مطبوعة مكتبة التجارية الكبرى ١٩٣٩ء

<sup>(</sup>٣) حواليه مذكوره مالايه

 <sup>(</sup>٣) عـ لامة ابن كثير : البداية والنهاية ٥٠٠ س: ١١٨، صطبوعه مطبعة كردستان العلمية، مصر ١٣٥٨.

حضرت معاوييًا ٢٨٢٧ اور تاريخي حقائق

مال باپ نے آپ کی تربیت خاص طور پر کی اور مختلف علوم وفنون سے آپ کو آراستہ کیا، اور اس دور میں جبکہ لکھنے پڑھنے کا رواج بالکل نہ تھا اور عرب پر جہالت کی گھٹا ٹوپ تاریکی چھائی ہوئی تھی، آپ کا شار ان چند گئے چنے لوگوں میں ہونے لگا جوعلم وفن سے آراستہ تھے اور لکھنا پڑھنا جانتے تھے۔

#### اسلام

آیٹ ظاہری طور پر فتح مکہ کے موقع پر ایمان لائے مگر در حقیقت آپ اس ے قبل ہی اسلام قبول کر چکے تھے،لیکن بعض مجبور یوں کی بناء پر ظاہر نہ کیا تھا،مشہور مؤرِّخ واقدی کہتے ہیں کہ: آپ صلح حدیبیہ کے بعد ہی ایمان لے آئے تھے مگر آپؑ نے اینے اسلام کو چھیائے رکھا اور فتح مکہ کے دن ظاہر کیا۔ اینے اسلام کو چھیائے ر کھنے اور فتح کمہ کے موقع پر ظاہر کرنے کی وجہ خود حضرت معاویہ ؓ نے بیان کی ، چنانچیہ فاضل مؤرّخ ابنِ سعدٌ كا بيان ہے كہ: حضرت معاويةٌ فرمايا كرتے ہے كہ: ''ميں عمرة القصا ہے پہلے اسلام لے آیا تھا، مگر مدینہ جانے سے ذرتا تھا کیونکہ میری والدہ کہا کرتی تھیں کہ اگرتم گئے تو ہم ضروری اخراجاتِ زندگی دینا بھی بند کردیں گے۔''اس عذر اور دُوسری مجبور یول کی بناء پر آپ نے اینے والد کے ہمراہ فنتح مکہ کے موقع پر اینے اسلام لانے کا اعلان کیا۔ یبی وجہ ہے کہ ہم و یکھتے ہیں کہ بدر، أحد، خندق اور غزوهٔ حدیبیمیں آپ گفار کی جانب ہے شریک نہ ہوئے حالانکہ اس وقت آپ جوان تھے، آپ کے والد ابوسفیانؑ سالار کی حثیت سے شریک ہور ہے تھے اور آپؑ کے ہم عمر جوان بڑھ چڑھ کرمسلمانوں کے خلاف جنگ میں حصہ لے رہے تھے، ان تمام باتوں کے باوجود آیٹ کا شریک نہ ہونا ظاہر کرتا ہے کہ اسلام کی حقانیت ابتداء ہی ہے آپٹا کے دِل میں گھر کر پیکی تھی۔

أيخضرت صلى الله عليه وسلم كے ساتھ تعلق

اسلام لانے کے بعد آپ متقلا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں

<sup>(</sup>١) ابن حجر: الاصابة ع:٣ ش:٣١٢، مطبوعة مصر ١٣٥٨، و١

لگے رہے اور آپ اس مقدس جماعت کے ایک رکن رکین تھے جے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر اللہ علیہ وسلم پر علیہ وسلم پر ناخیہ جو وحی آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوتی اسے قلم بند فرماتے اور جوخطوط و فرامین سرکار دو جہاں صلی اللہ علیہ وسلم کے دربار سے جاری ہوتے انہیں بھی تحریر فرماتے ۔ وحی خداوندی کلھنے کی وجہ ہے ہی آپ وربار سے جاری ہوتے انہیں بھی تحریر فرماتے ۔ وحی خداوندی کلھنے کی وجہ سے ہی آپ کود کا تب وحی 'کہا جاتا ہے۔ علامہ ابن حزم کلھنے ہیں':۔

نی کریم صلی الله علیه وسلم کے کاتبین میں سب سے زیادہ حضرت زید بن ثابت اُ آپ کی خدمت میں حاضر رہے اور اس کے بعد دُوسرا درجہ حضرت معاویہ کا تھا، یہ دونوں حضرات دن رات آپ کے ساتھ لگے رہتے اور اس کے سواکوئی کام نہ کرتے تھے۔ حضرات دن رات آپ کے ساتھ کے زمانے میں کتابت وحی کا کام جتنا نازک تھا اور حضور صلی الله علیه وسلم کے زمانے میں کتابت وحی کا کام جتنا نازک تھا اور

صفور کی اللہ علیہ و م نے زمانے ہیں امابت وی کا کام جمنا نازل کھا اور اس کے لئے جس احساسِ ذمہ داری، امانت و دیانت اور علم و فہم کی ضرورت تھی وہ مختاج بیان نہیں، چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں مسلسل حاضری، کتابت وحی، امانت و دیانت اور دیگر صفات محمودہ کی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے متعدد بار آپ کے لئے دُعا فرمائی۔ حدیث کی مشہور کتاب جامع التر مذی میں ہے کہ ایک بار نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو دُعا دی اور فرمایا: ایک بار نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو دُعا دی اور فرمایا: اللّٰه م اجعله هادیًا مهدیًّا واهد به.

<sup>(</sup>۱) جمال الدين يوسف: النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ن: اص: ١٥٣، مطبوعة وزارة الثقافة والارشاد والقومي، مصر. مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ن: ٩٠٥ ص: ٣٥٧، مطبوعه دار الكتباب بيروت ١٩٢٤، دابن عبدالبر: الاستيعباب تحت الاصابة ج: ٣٠٠ ص: ٢٤٥، مطبوعة مكتبة التجارية الكبرئ ١٩٣٩، البداية والنهاية ن ٨٠٥ ص: ٢١، مطبوعة مصد ١٣٨،

<sup>(</sup>٢) ابن حزم: جوامع السيرة ص: ١٤٧٠

<sup>(</sup>۳) جامع الترمذي ج:۲ ص: ۲۴۷، مطبوعه انج ايم سعيد، قرآن محل كرا چي ـ ابن اثير: اسد الغابة ج:۳ ص: ۳۸۲، مطبوعة مكتبة اسلامية طبران ۱۳۸۴هـ حافظ خطيب: تاريخ بغداد ج:۱ عن: ۴۰۸، مطبوعة دارالكتاب، بيروت \_

حضرت معاوية ٢٨٦ اور تاريخي هاكَّق

ترجمہ: - اے اللہ! معاویہ کو ہدایت دینے والا اور ہدایت یافتہ بنادیجئے، اور اس کے ذریعہ سے لوگوں کو ہدایت دیجئے۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ گوؤعا دی اور فرمایا: -

> اللَّهم علَّم معاوية الكتاب والحساب وقه العذاب. (١) ترجمه: - اسالله! معاويه كوحباب كتَّاب سكها اور اس كوعذاب جنم سے بچا-

مشہور صحافی حضرت عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ریفر ماتے ہوئے سنا:-

> اللهم علمه الكتاب ومكن له في البلاد وقه العذاب. (۲) ترجمه: - اے الله! معاوید كو كتاب سكھلادے اور شبروں بیس اس كے لئے تھكاند بنادے اور اس كوعذاب سے بچالے۔

نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے آپ کی امارت و خلافت کی اپی حیات میں ہی پیشین گوئی فرمادی تھی ، اور اس کے لئے وُعا بھی فرمائی تھی جیسا کہ مذکورہ حدیث سے ظاہر ہے۔ نیز حضرت معاویہ خود بھی بیان کرتے ہیں کہ ایک بار میں نبی کریم صلی الله علیه وسلم کے واسطے وضو کا پانی لے کر گیا، آپ نے پانی سے وضو فرمایا اور وضو کرنے بعد میری طرف و یکھا اور فرمایا: -

اے معاویہ! اگر تمہارے سپرد امارت کی جائے (اور حمہیں امیر

<sup>(1)</sup> ابن عبدالبو: الاستيعاب تحت الاصابة تن الامالة المحمع الزوائد تن الامالة المنظمة الزوائد تن المالة المن النجاد (كو) مطبوع دائرة المعارف، حيراً بادوكن ١٣٨١هـ حيراً بادوكن ١٣٨٢هـ حيراً بادوكن ١٣١٢هـ

 <sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ع:٩ ص:٩ ٣٥٦ طبيع بيروت، ايضا النجوم الزاهرة ع:١ السمام مطبور مصر

بنادیا جائے) تو تم اللہ ہے ڈرتے رہنا اور انصاف کرنا۔ ('' اور بعض روایات میں ہے کہ اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: – جوشخص اچھا کام کرے اس کی طرف توجہ کر اور مہر پانی کر اور جو کوئی ٹیرا کام کرے اس ہے در گزر کر۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنداس حدیث کو بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں:-مجھے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاس فرمان کے بعد خیال لگا رہا کہ مجھے ضروراس کام میں آزمایا جائے گا، چنانچہ ایسا ہی ہوا (مجھے امیر بنادیا گیا)۔

ان روایات سے صاف واضح ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو در بارِ نبوی میں کیا مرتبہ حاصل تھا؟ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان سے کتنی محبت فرماتے تھے۔ ایک روایت میں تو یہاں تک ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابوبکر اور حضرت عمر کوکسی کام میں مشورے کے لئے طلب فرمایا، مگر دونوں حضرات کوئی مشورہ نہ دے سکے تو آپ نے فرمایا:۔۔

> ادعوا معاویة احضروه أمر کم فإنه قوی أمین. (۲) ترجمه: - معاویه کو بلاؤ اور معاطع کوان کے سامنے رکھو، کیونکه وہ توی بیں (مشورہ دیں گے) اور امین بیں (غلط مشورہ نددیں گے)۔ لیکن اس روایت کی سند کمزور اور ضعیف ہے۔

<sup>(1)</sup> ابن حبور: الاصابة ع: ٣ ص: ٣١٣، مطبوعة مصر، اينضاً مجمع الزوائد ع: ٩ ص: ٩٠٠ مطبوعة بيروت، وفيه رواه أحمد والطبراني في الأوسط والكبير ورجال أحمد وأبي بعلى رحال الصحيح.

<sup>(</sup>۲) مجمع الزوائد ومنبع القوائد ق: ۹ ش:۲۵ مطبوعه بيروت، وفيه: رواه الطبراني والمبترار باختصار ورجاله نقات في بعضهم خلاف، وشيخ البزار نقه وشبخ الطبراني لم يوثقه إلا المذهبي في المبيزان ولبس فيه جرح مفسر ومع ذلك فهو حديث منكر، ايضاً ذهبي تاريح الاسلام ق:۲ س ٢١٩٠.

اور تاریخی حقائق

 $\Delta \Delta =$ 

حضرت معاويهً

نیز ایک اور روایت میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سواری پر سوار ہوئے اور حضرت معاویہ گواپنے ہیچھے بھایا، تھوڑی دیر بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے معاویہ! تمہارے جسم کا کون سا حصہ میرے جسم کے ساتھ مل راور رہا ہے؟ انہول نے عرض کیا کہ: یا رسول اللہ! میرا پیٹ (اور سینہ) آپ کے جسم مبارک کے ساتھ ملا ہوا ہے۔ یہ من کرآپ صلی اللہ علیہ وسلم نے وُعا دی: -

اللُّهم املأه علمًا.

اے اللہ! اس کوعلم سے بھردے۔ <sup>(1)</sup>

جب آپؓ کے والد اسلام لے آئے تو انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا: یا رسول اللہ! میں اسلام لانے سے قبل مسلمانوں سے قبال کرتا تھا، اب آپ مجھے تھم دیجئے کہ میں کفار سے لڑوں اور جہاد کروں، نبی کریم صلی اللہ علمہ وسلم نے فرمایا: –

ضرور! جهاد کرو۔

چنانچہ اسلام لانے کے بعد آپ اور آپ کے والد نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ مختلف غزوات میں شرکت کی اور کفار سے جباد کیا۔ آپ نے آخضرت صلی اللہ اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ غزوہ حنین میں شرکت کی اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو قبیلہ ہوازن کے مال ننیمت میں سے سو اُونٹ اور حالیس اوقیہ حالندی عطافر مائی۔ (۲)

حضرت معاوية صحابة كى نظر ميں

ان احادیث سے سرکار دو عالم صلی الله علیه وسلم کا حضرت معاویه ہے تعلق

<sup>(</sup>١) حافظ ذهبي: تاريخ الاسلام ٢:٢ ص:٣١٩\_

<sup>(</sup>٢) حافظ ابن كثير: البداية والنهاية ح.٨ ص:٢١، مطيوند مصر.

<sup>(</sup>٣) حافظ ابن كثيو: البداية والنهاية عن: ٨ ص: ١١١. مطبوم متدر.

1119

اور اس سے آپ کی فضیلت صاف ظاہر ہے، اس کے علاوہ ڈوسرے جلیل القدر صحابہؓ ہے بھی متعدّد اقوال مروی ہیں جن سے ان کی نظر میں حضرت معاویہؓ کے مقامِ بلند کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔

ایک بارحضرت عمر فاروق رضی اللّه عنه کے سامنے حضرت معاوییّ کی بُرائی کی گئی تو آیٹے نے فرمایا:-

دعونا من ذم فتى قريش من يضحك فى الغضب ولا ينال ما عنده إلا على الرضا ولا يؤخذ ما فوق رأسه إلا من تحت قدميه. (١)

ترجمہ: - قریش کے اس جوان کی بُرائی مت کرو، جو غضے کے وقت بنتا ہے (لینی انتہائی بُر دبار ہے) اور جو بچھاس کے پاس ہے بغیر اس کی رضامندی کے حاصل نہیں کیا جاسکتا، اور اس کے سر پر کی چیز کو حاصل کرنا چاہوتو اس کے قدموں پر جھکنا پڑے گا (یعنی انتہائی غیور اور شجاع ہے)۔

اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہے منقول ہے کہ آپؓ نے فرمایا: اے لوگو! تم پیرے بعد آپس میں فرقہ بندی ہے بچو، اور اگرتم نے ایسا کیا توسمجھ رکھو کہ معاوییؓ شام میں موجود ہیں۔(۲)

یہاں ایک واقعے کا ذکر کرنا دلچیں سے خالی نہ ہوگا جس سے حضرت معاوییؓ کی اپنے بڑوں کے مقابلے میں اطاعت شعاری اور حضرت عمرؓ کی اپنے گورنروں اور مخصوصین برکڑی مگرانی ظاہر ہوتی ہے۔

علامہ ابنِ حجرؓ نے اپن کتاب الاصابہ میں نقل کیا کہ ایک بار حضرت معاویہؓ حضرت معاویہؓ نے اس وقت ایک سبز رنگ کا جوڑا پہنا ہوا تھا، صحابہ کرامؓ نے

<sup>(</sup>۱) ابن عبدالبر: الاستيعاب تحت الاصابة ج: ۳ ص: ۳۵۷، مطبوعه معرب

 <sup>(</sup>۲) ابن حجو: الاصابة ع:۳ ص:۱۲۱، مطبوعه مصر-

حضرت معاویہ گی طرف دیکھنا شروع کردیا، حضرت عمرٌ نے بیہ دیکھنا تو کھڑے ہوئے اور ڈرّہ لے کر حضرت معاویہ کی طرف بڑھے اور ڈرّہ لے کر حضرت معاویہ کی طرف بڑھے اور مارنے گئے، حضرت معاویہ پیارے میر حضرت عمرؓ نے اے امیرالمؤمنین! آپ کیوں مارتے ہیں؟ مگر حضرت عمرؓ نے کچھ جواب نہ دیا۔ یبال تک کہ واپس اپنی جگہ پر آ کر بیٹھ گئے، صحابہ کرامؓ حضرت عمرؓ سے کہنے گئے: آپ نے اس جوان صحابہ کرامؓ حضرت عمرؓ سے کہنے گئے: آپ نے اس جوان رحضرت معاویہ کو کیوں مارا؟ حالانکہ ان جیسا آپ کی قوم میں ایک نہیں۔

حضرت عمرٌ نے جواب دیا: میں نے اس شخص میں بھاائی کے علاوہ کچھ نہ پایا اور اس کے متعلق مجھے صرف بھاائی کی ہی خبر ملی ہے، لیکن میں نے چاہا کہ اس کو اُتاروں اور بید کہد کر آپ نے حضرت معاویۃ کے لباس کی جانب اشارہ کیا۔ (۱) نیز آپ کے متعلق حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے: ۔ متم قیصر و کسری اور ان کی سیاست کی تعریف کرتے ہو، حالانکہ خودتم میں معاویۃ موجود ہیں۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی نظر میں آپ کا مرتبہ اور مقام اس سے ظاہر ہے کہ انہوں نے آپ کے بھائی بزید بن ابی سفیان کے انقال کے بعد آپ کو شام کا گورز مقرر کیا۔ وُنیا جانی ہے کہ حضرت عمر اپنے گورزوں اور والیوں کے تقرر کے معاملے میں انتہائی مختاط تھے اور جب تک کسی شخص پر مکمل اطمینان نہ ہوجاتا اسے کسی مقام اور علاقے کا امیر مقرر نہ کرتے تھے، پھر جس شخص کو گورز بناتے اس کی پوری مقام اور علاقے کا امیر مقرر نہ کرتے تھے، پھر جس شخص کو گورز بناتے اس کی پوری مگرانی فرماتے ، اور جب بھی معیار مطلوب سے فروز محسوس ہوتا اسے معزول فرمادیتے تھے، ان کا آپ کوشام کا گورز مقرر کرنا اور آخر حیات تک انہیں اس عہدے پر باقی رکھنا ظاہر کرتا ہے کہ انہیں آپ پر مکمل اختاد تھا۔

<sup>(</sup>١) ان حجوز الإصابة ع.٣ شراه الها

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے بعد حضرت عثان غنی رضی اللہ عنہ کا دور آیا، وہ بھی آپ پر مکمل اعتاد کرتے تھے اور تمام اہم معاملات میں آپ سے مشورہ لیتے اور اس پرعمل کیا کرتے تھے۔ انہوں نے بھی آپ کوشام کی گورنری کے عہدے پر نہ صرف باقی رکھا بلکہ اس کے ساتھ ساتھ آس پاس کے دُوسرے علاقے اُردن، جمص قسر بن اور فلسطین وغیرہ بھی آپ کی ماتحت گورنری میں دے دیئے۔

اس کے بعد حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ شہید کردیئے گئے اور حضرت علی کرتم اللہ وجہہ کے ہاتھ پر مسلمانوں کی ایک جماعت نے بیعت کرلی اور آپ خلیفہ ہوگئے، اور آپ کے اور حضرت معاویڈ کے درمیان قاتلین عثمان سے قصاص لینے کے بارے میں اختلاف چیش آیا جس نے بڑھ کر قبال کی صورت اختیار کرلی اور مسلمانوں کے درمیان تفرقے کی بنیاد پڑگئی، مگر جیسا کہ ہر ہوش مند جانتا ہے کہ اس میں دونوں جانب اختیاف کا منشاء دین ہی تھا، اس لئے فریقین ایک ڈوسرے کے دینی مقام اور خاتی خصاص کے دینی مقام اور

حافظ ابن کثیر یفس کیا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ جب جنگ صفین سے واپس لوٹے تو فرمایا:-

أيها الناس! لا تكرهوا إمارة معاوية فإنكم لو فقدتموه رأيتم الرءوس تندر عن كواهلها كأنما الحنظل. (۱) ترجمه: - ال لوگو! تم معاويه كي گورزي اور امارت كو ناپندمت كرو، كيونكه اگرتم نے انبيل هم كرديا تو ديكھوك كه سر اپنے شانوں سے اس طرح كث كث كر گريں گے جس طرح خظل كا پھل اپنے درخت سے ٹوٹ كر گرتا ہے۔

خلفائے کراشدینؑ کے علاوہ دیگر اجلہ صحابہ کرامؓ کو دیکھنے کہ ان کی نگاہ میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی کیا قدر ومنزلت تھی؟

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ ہے ایک فقہی مسئلے میں حضرت معاویہ کی

 <sup>(1)</sup> حافظ اس كثير: الداابة المجابة في: ٨ ش. ١٩٢١، طبول مصر.

اور تاریخی حقا کق

491

حضرت معاويةً

شکایت کی گئی تو آپؓ نے فرمایا:-

إنه فقيه. (يقيناً معاويه فقيه بين)\_ (١)

(جو پچھانہوں نے کیا اپنے علم و فقہ کی بناء پر کیا ہوگا) ایک اور روایت میں ہے کہ آیٹ نے جواب میں فر مایا:-

> إنه قلد صحب رسول الله صلى الله عليه و سلم. (۲) ترجمه: – معاويةً نے حضورصلی الله عليه وسلم کی صحبت کا شرف أشما یا ہے (اس لئے ان پراعتراض بے جاہے)۔

حضرت ابنِ عباس رضی اللّه عنه کے بیرالفاظ بتا رہے ہیں کہ صرف آنخضرت صلی اللّه علیہ وسلم کی صحبت کا شرف اُٹھانا ہی اتنی بڑی فضیلت ہے کہ کوئی فضیلت اس کے برابرنہیں ہوسکتی۔

ای طرح ایک بار حفزت ابن عبال کے آزاد کردہ غلام حفزت کریب نے آکر آپ سے شکایت کے لیج میں بیان کیا کہ حضرت معاویہ نے وتر کی تین رکعتوں کے بجائے ایک رکعت پڑھی ہے تو حضرت ابن عبال نے جواب دیا:۔ اُصاب أی بنی لیس أحد منا أعلم من معاویة. (۲)
ترحین اسل اللہ عنا اللہ عنا اللہ عن معاویة. (۲)

ترجمہ:- اے جیٹے! جو کچھ معاویڈ نے کیا، سیح کیا، کیونکہ ہم میں معاویڈ سے بڑھ کر کوئی عالم نہیں۔

اس سے ظاہر ہے کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عند آپ کے علم و تفقہ اور تقوی سے کس درجہ متأثر ہے، یہ حال تو دینی اُمور میں تھا، وُنیاوی اُمور میں حضرت ابن عباسؓ کا قول مشہور ہے:-

#### ما رأيت أخلق للملك من معاوية. <sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>۱) ابن كثيرٌ: البدايه والنهايه ج:۸ ص:۱۲۳،مطبوعه مصر

<sup>(</sup>٢) أَبَنِ حِجْرُ: الأصابه ع:٣ ص:٣١٣، الصِنا صحيح بخاري ع: أص:٥٣١، مطبوعه نور مجه دبلي ١٣٥٧هـ

<sup>(</sup>٣) بيميق بمنسن كبريل ج:٣ ص:٢٦،مطبوعه حيدرآباد دكن ١٣٥١هـ

<sup>(</sup>٣) ابن مُثِيرٌ: البدايد والنهايد ج. ٨ ص ١٣٥، طبع مصر، ابن اخيرٌ: تاريخ كامل ج. ٢ ص ٥٠. ا ابن حِجرٌ : الاصابه ج.٣ ص ٣١٣، مطبوعه مصر

ترجمہ: - میں نے معاویہؓ سے بڑھ کر سلطنت اور بادشاہت کا لائل کسی کونہ پایا۔

حضرت عمیر بن سعد کا قول حدیث کی مشہور کتاب ترندی میں نقل کیا گیا ہے کہ حضرت عمر فاروق ٹنے عمیر بن سعدؓ کوحمص کی گورنری سے معزول کر دیا اور ان کی جگہ حضرت معاویہؓ کومقرر کیا تو کیجھ لوگوں نے چہ میگوئیاں کیں، حضرت عمیرؓ نے انہیں مختی سے ڈاٹٹا اور فرمایا:-

لا تذكروا معاوية إلَّا بخير فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: اللَّهم اهد به. (١)

ترجمہ:- معاوید کا صرف بھلائی کے ساتھ ذکر کرو، کیونکہ میں نے

نبی کریم صلی الله علیه وسلم کو ان کے متعلق مید وُعا دیتے سنا ہے:

اے اللہ! اس کے ذریعہ سے ہدایت عطا فرما۔

حضرت ابنِ عمر رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ: میں نے معاویہؓ ہے بڑھ کر سرداری کے لائق کوئی آ دی نہیں پایا۔ (۲)

سیّدنا سعد بن ابی وقاص رضی اللّه عنه جوعشره مبشره میں ہے ہیں اور حضرت علیؓ اور حضرت معاویدؓ کی آپس کی جنگوں میں غیر جانب دار رہے، فرمایا کرتے تھے:-

ما رأيت أحدًا بعد عثمان أقضى بحق من صاحب هذا (r) الباب يعني معاوية.

ترجمہ:- میں نے حضرت عثمانؓ کے بعد کسی کو معاویہؓ سے بڑھ کر حق کا فیصلہ کرنے والانہیں یایا۔

حضرت قبیصه بن جابر کا قول ہے:-

ما رأيت أحدًا أعظم حلمًا ولا أكثر سوددًا ولا أبعد إناة

<sup>(1)</sup> جامع الترمذي ج:٢ ص:٢٥٥، مطبوعه معيد كرا جي\_

<sup>(</sup>٢) ابن كثيرٌ: البدايه والنهايينَ ٨٠٠ ص:١٣٥، مطبوعه مصريه

<sup>(</sup>٣) ابن كثيرٌ: البدايه والنهايين ١٣٣٠ عن: ١٣٣.

عنرت معاويةً ٢٩٢٠ اور تاريخي حقائق

ولا ألين منحوجًا ولا أرحب باعا بالمعروف من معاوية. ترجمه: - ميں نے كوئى آدى ايبانہيں ديكھا جو (حضرت) معاويةً سے بڑھ كر بُروبار، ان سے بڑھ كر سيادت كا لائق، ان سے زيادہ باوقار، ان سے زيادہ نرم دل اور نيكى كے معاطع ميں ان سے زيادہ كشادہ دست ہو۔

ان چندروایات ہے بخو بی اندازہ ہوسکتا ہے کہ صحابہ کرامؓ آپ کے متعلق کیا رائے رکھتے تھے؟ اور ان کی نگاہ میں آپؓ کا مرتبہ کیا تھا؟

# حضرت معاوية تابعينٌ كي نظر ميں

تابعین کراٹم میں آپ کی کیا حیثیت تھی؟ اس کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ حفرت عمر بن عبدالعزیزٌ نے اپنے دور خلافت میں بھی کسی کو کوڑوں سے نہیں مارا، مگر ایک شخص جس نے حضرت معاویہ پڑیز زبان درازی کی تھی، اس کے متعلق انہوں نے تھم دیا کہ اسے کوڑے لگائے جائیں۔ (۲)

حافظ ابن کثیر نے بیان کیا ہے کہ حضرت عبداللہ بن مبارک جومشہور تابعین میں سے بیں، ان سے کسی نے حضرت معاویۃ کے بارے میں پوچھا تو حضرت ابن المبارک جواب میں کہنے گئے: بھلا میں اس شخص کے بارے میں کیا کہوں؟ جس نے سرکار دو جبال صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے نماز پڑھی ہواور جب سرکار نے "سے معقاللہ کیا ہو۔ (۲) لِمَنْ حَمِدَهُ" کہا تو انہوں نے جواب میں "زبّنا لَکَ الْحَمَدُ" کہا ہو۔ (۲)

انبی عبداللہ بن المبارک سے ایک مرحبہ کسی نے سوال کیا کہ: یہ بٹلائے کہ حضرت معاوید اور حضرت عمر بن عبدالعزیز میں سے کون افضل ہے؟ سوال کرنے

- (۱) حافظ این کثیرٌ: انبدایه والنهایه ج:۸ ص:۱۳۵، جلال الدین سیوطیٌ: تاریخُ الخلفاء ص:۱۵۲، طبع نورمُحد کراچی۔
- (٢) ابن عبدالبرِّ الاستبعاب تحت الاصاب في ٣ ص:٣٨ ، مطبوعه مصر، حافظ ابن كثيرٌ: البداميه والنهاميه ف٨: ٥ ص:١٣٩
  - (m) ابن كثيرًا البدايه والنبايه خ: ٨ ص:١٣٩\_

والے نے ایک جانب اس سحانی کو رکھا جس پر طرح طرح کے اعتراضات کئے گئے تھے، اور وُ وسری طرف اس جلیل القدر تابعی کو جس کی جلالت شان پر تمام اُ مت کا اتفاق ہے، بیسوال من کرعبداللہ ابن المبارک عصے میں آ گئے اور فر مایا: ''تم ان دونوں کی آپس میں نسبت پوچھتے ہو، خدا کی قتم! وہ مٹی جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ جہاد کرتے ہوئے حضرت معاویڈ کی ناک کے سوراخ میں چلی گئی، وہ حضرت عمر بن عبر العزیزؓ سے افضل ہے۔''(۱)

ای قتم کا سوال حضرت معافی بن عمران ﷺ سے کیا گیا تو وہ بھی غضب ناک ہوگئے اور فرمایا: '' بھلا ایک تابعی کسی صحابی کے برابر بوسکتا ہے؟ حضرت معاویہؓ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی بیں، ان کی بہن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے عقد میں تقییں، انہوں نے وتی خداوندی کی کتابت کی اور حفاظت کی، بھلا ان کے مقام کو کوئی تابعی کیسے بہنچ سکتا ہے؟''

اور پھر بیہ حدیث پڑھ کر سنائی کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: – جس نے میرے اصحاب اور رشتہ داروں کو بُرا بھلا کہا اس پر اللہ کی لعنت ہو۔ <sup>(۲)</sup>

مشہور تابعی حفرت احف بن قیس اہل عرب میں بہت طیم اور بُر دبار مشہور ہیں، ایک مرتبہ ان سے پوچھا گیا کہ: بُر دبار کون ہے؟ آپ یا معاویۃ ؟ آپ نے فرمایا: بخدا میں نے تم سے بڑا جابل کوئی نہیں دیکھا، (حضرت) معاویۃ قدرت رکھتے ہوئے مگر دباری سے کام لیتے ہیں اور میں قدرت ندر کھتے ہوئے بُر دباری کرتا ہوں، لبندا میں ان سے کیتے بڑھ سکتا ہوں؛ یا ان کے برابر کیتے ہوسکتا ہے؟ (۲)

<sup>(</sup>۱) حواليه مذكوره بالايه

<sup>(</sup>٢) ابن كثيرٌ: البداية والنهائية خ:٨ نس:١٣٩، مطبوعة مصر

<sup>(</sup>۳) تاریخ طبری خ:۲ ص:۱۸۷ العقد الفرید خ:۸ ص:۱۲۵ بحواله'' هفرت معاوییهٔ ' مؤنفه حکیم محمود احمد ظفر

حضرت معاومیہؓ ۲۹۲ اور تاریخی حقا کُلّ **سوار خ** س**وار خ** 

جیسا کہ ہم اُو پرتحریر کر چکے ہیں، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی ولادت بعثت نبوک سے پانچ سال قبل ہوئی اور آپ نے فتح کہ کے موقع پر اپنے اسلام لانے کا اعلان کیا، آنحضرت صلی اللہ علیہ وہلم کے وصال کے بعد آپ شام وغیرہ کے علاقوں میں مصروف جہادرہ، اسی دوران آپ نے جنگ میامہ میں شرکت کی، بعض مؤرخین کا خیال ہے کہ مدی نبوت مسیلمہ کذاب کو آپ ہی نے قتل کیا تھا، مگر صحیح ہے ہے کہ حضرت وحثی نے نیزہ مارا تھا اور آپ نے اس کے قبل میں مدد کی تھی۔ (۱)

پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا دور آیا اور ۱۹ھ بیں انہوں نے حضرت معاویۃ کے بھائی برید بن ابی سفیان کو جواس وقت شام کے گورنر تھے، تکم دیا کہ 'قیساریہ' کو فتح کرنے کے لئے جہاد کریں ، 'قیساریہ' کوم کا مشہور شہر اور رُومیوں کی فوجی چھاؤنی تھی، چنانچہ برید بن ابی سفیان نے شہر کا محاصرہ کرلیا، بیماصرہ طول تھنچ گیا تو برید بن ابی سفیان آپ کو اپنا نائب مقرر کرے وشق چلے گئے، حضرت معاویۃ نے 'قیساریہ' کا محاصرہ جاری رکھا یہاں تک کہ شوال ۱۹ھ بیں اسے فتح کرلیا۔ اس فتح کے ایک ماہ بعد ہی ذیقعدہ ۱۹ھ بیں برید بن ابی سفیان طاعون کے مبلک مرض بیں وفات پاگئے، حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو ان کی موت کا بہت صدمہ بوا اور پھوعوصہ بعد آپ نے ان حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو ان کی موت کا بہت صدمہ بوا اور پھوعوصہ بعد آپ نے ان کے بھائی حضرت معاویۃ کوشام کا گورنر بنادیا اور آپ کا وظیفہ ایک ہزار در ہم ماہانہ مقرّر کے بھائی حضرت عمر کے دورِ خلافت میں آپ نے نور سال شام کے گورنر کی حیثیت سے فرمایا۔ حضرت عمر کے دورِ خلافت میں آپ نے نوم کی سرحدوں پر جہاد جاری رکھا اور بہت سارے شہر فتح کئے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) حافظ ابن كثيرٌ: المدابه والنهابيه ج: ۸ ص: ۱۱۷

<sup>(</sup>٢) ابن عبدالبرَّ: الاستيعاب تحت الاصابه ج:٣ ص:٣٤٩، ٣٤٩ وريَّر كتب تارتُّ \_

<sup>(</sup>٣) علامه ابن خلدونُ: "مارخُ ابن خلدون ح: الص:٣٦٧، مطبوعه دار الكتّاب اللبناني، بيروت 1904 . \_

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عند کی وفات کے بعد حضرت عمّان عنی رضی اللہ عند نے آپ کواس عہدے پر نہ صرف باتی رکھا، بلکہ آپ ؓ کے حسنِ انتظام، تدبر اور سیاست سے متاثر ہوتے ہوئے حمص، قنسر بن اور فلسطین کے علاقے بھی آپ ؓ کے ماتحت کردیے 'مضرت عمّان عمّٰ کے دورِ خلافت میں کل بارہ سال یا اس سے پچھ زائد آپ ؓ نے گورز کی حیثیت سے گزارے، اس عرصے میں بھی آپ ؓ اعلائے کلمۃ اللہ کے داسطے جہاد میں مصروف رہے۔

۲۵ھ میں آپ نے رُوم کی جانب جہاد کیا اور عموریہ تک جا پہنچے اور راست میں فوجی مرکز قائم کئے۔

قبرس، بحیرہ رُوم میں شام کے قریب ایک نہایت زَرخیز اور خوب صورت جزیرہ ہے اور پورپ اور رُوم میں شام کے قریب ایک نہایت زَرخیز اور خوب صورت جزیرہ ہے اور پورپ اور رُوم کی طرف سے مصروشام کی فتح کا دروازہ ہے، اس مقام کی بہت زیادہ اہمت تھی کیونکہ مصروشام جہاں اب اسلام کا پرچم لہرا رہا تھا، ان کی حفاظت اس وقت تک نہ ہو کتی تھی جب تک کہ بحری ناکہ مسلمانوں کے قبضے میں نہ آئے، اس وجہ سے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے زمانے ہی سے آپ کی اس زرخیز، حسین اور اہم جزیرے پرنظر تھی اور ان کے دور خلافت میں آپ ان سے قبرص زرخیز، حسین اور اہم جزیرے پرنظر تھی اور ان کے دور خلافت میں آپ ان سے قبرص پر لشکر شی اجازت طلب کرتے رہے گر حضرت عمر شی کا دور آیا تو آپ نے ان سے وجو ہات کی بناء پر اجازت نہ دی، جب حضرت عمان گا دور آیا تو آپ نے ان سے اجازت طلب کی اور اصرار کیا تو حضرت عمان نے اجازت دے دی اور آپ نے امان سے ملمانوں کی تاریخ میں پہلی بار بحری بیڑہ تیار کرایا اور صحابہ کرام کی ایک جماعت کے مسلمانوں کی تاریخ میں قبرص کی جانب روانہ ہوئے۔ (۱)

مسلمانوں کی تاریخ میں بحری بیڑے کی تیاری اور بحری جنگ کا یہ پہلا موقع تھا۔ ابن خلدونؓ لکھتے ہیں:'' حضرت معاویڈ پہلے خلیفہ ہیں جنھوں نے بحری بیڑہ تیار

<sup>(</sup>۱) تاریخ این خلدون ج:۲ ص:۵۰۰، طبع بیروت به

<sup>(</sup>٢) - حافظ ذبينٌ: العبر - خ:١ ص:٢٩، مطبع حكومة الكويت ١٩٢٠، الييناً تاريخُ ابن خلدون خ:٢ ص:٨٠٠٨، طبع ببروت\_

کرایا اور مسلمانوں کو اس کے ذریعے جہاد کی اجازت دئی۔' پہلی بار بحری بیڑہ تیار کرانا دھنرت معاویۃ کی محض ایک تاریخی خصوصیت ہی نہیں ہے بلکہ اس لحاظ ہے نہایت عظیم سعادت ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے پہلا بحری جہاد کرنے والوں کے حق میں جنت کی بشارت دی تھی، چنانچہ امام بخاریؒ نے اپنی کتاب میں سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل فر مایا ہے:۔

أوّل جيش من أمّنى يغزون البحر قد وجبوا. <sup>(۲)</sup> ترجمہ:- ميرى أمت كے پہلے لشكر نے جو بحرى لڑائى لڑے گا، اینے اُوپر جنت واجب كرلى ہے۔

کاھ میں آپ اس کی طرف اپنا بحری بیڑہ لے کر روانہ ہوئے اور ۲۸ھ میں وہ آپ کے باتھوں فتح ہوگیا، اور آپ نے وہاں کے لوگوں پر جزید عائد کیا۔ (۳) وہ آپ کے ہاتھوں فتح ہوگیا، اور آپ نے وہاں کے لوگوں پر جزید عائد کیا۔ (۵) مسلامی میں آپ نے افرنطینہ، ملطبة اور رُوم کے کچھ قلع فتح کئے۔ (۵) مسلامی میں غزوہ ذی خشب پیش آیا اور آپ نے اس میں اَمیرِلشکر کی حیثیت ہے۔ شرکت فرمانی۔ (۱)

الاسم میں حضرت عثان شہید ہوگئے اور اس کے بعد جنگ صفین وجمل کے مشہور واقعات پیش آئے، آپ کا موقف اس سلسلے میں یہ تھا کہ حضرت عثان کوظما مشہید کیا گیا ہے اس لئے قاتلوں سے قصاص لینے میں کسی قتم کی نرمی نہ برتی جائے، اور وہ اور قاتلوں سے جو نرمی برتی جارہی ہے، ان کو عہدول پر مامور کیا جارہا ہے اور وہ خلافت کے کاموں میں جو بڑھ چڑھ کر حصہ لے رہے ہیں، اس سلسلے کوختم کیا جائے۔

<sup>(</sup>۱) مقدمها بن خلدون ص:۳۵۳،مطبوعه بیروت به

<sup>(</sup>۲) تصیح البخاری ج:ا ص:۱۰مه،مطبوعه نور محمه دبل

<sup>(</sup>٣) جمال الدين يوسف: الخوم الزاهرة ج:ا ص:٨٥،مطبوعه مصر

<sup>(</sup>۴) ابن خلدون ج:۲ ص:۸۰۰۱ طبع بيروت ـ

<sup>(</sup>۵) حافظ ذبيقُ: العبر ج: النص بهه، مطبوعه كويت \_

<sup>(</sup>١) جمال الدين يوسف: النجوم الزاهرة خ:١ ص:٩٢\_

چنانچ البدایہ والنہایہ میں مذکور واقع سے آپ کے اس موقف کی مکمل وضاحت ہوتی ہے اور اس بے بنیاد الزام کی قلعی کھل جاتی ہے کہ آپ اقتدار کی خواہش کے لئے ایسا کررہے تھے، علامہ ابن کثیر کھتے ہیں:-

وقد ورد من غير وجه أن أبا مسلم الخولاني وجماعة معه دخلوا على معاوية فقالوا له: أنت تنازع عليًّا أم أنت مشله؟ فقال: والله! إنى لأعلم أنه خير منى وأفضل وأحق بالأمر منى ولكن ألستم تعلمون أن عثمان قُتِل مظلومًا وأنا ابن عمه وأنا أطلب بدمه وأمره إلى فقولوا له فليسلم إلى قتلة عثمان وأنا أسلم له أمره، فأتوا عليًّا فكلموه في ذلك فلم يدفع إليهم أحدا فعند ذلك صمم أهل الشام على القتال مع معاوية. (1)

ترجمہ:- علامہ ابن کیٹر فرماتے ہیں کہ: مختلف سندوں سے ہم تک یہ بات پہنی ہے کہ حضرت علی اور معاویہ کے اختلاف کے دوران حضرت ابوسلم خولانی لوگوں کی ایک جماعت کے ہمراہ حضرت معاویہ کے پاس پہنچ تا کہ ان کو حضرت علی کی بیعت پر آمادہ کرسکیس، اور جاکر حضرت معاویہ سے کہا: تم علی ہے جوگر رہے ہو، کیا تمہارا خیال ہے کہ تم علم وفضل میں اس جیسے ہو؟ حضرت معاویہ نے جواب دیا: خدا کی قسم! میرا یہ خیال نہیں، میں جانتا ہوں کہ علی مجھے سے بہتر ہیں، افضل ہیں اور خلافت کے بھی جانتا ہوں کہ علی مجھے سے بہتر ہیں، افضل ہیں اور خلافت کے بھی عان کی فرائد ہوں اس کا چھازاد بھائی ہوں اس عثمان کو فلما شہید کیا گیا ہے اور میں اس کا چھازاد بھائی ہوں اس عثمان کو خون کا قصاص اور بدلہ لینے کا زیادہ حق ہے۔ تم جاکر حضرت علی ہے ہیہ بات کہو کہ قاتلین عثمان کو میرے سپرد جاکر حضرت علی ہے ہیہ بات کہو کہ قاتلین عثمان کو میرے سپرد

<sup>(</sup>١) حافظ ابن كثيرُ: البدايه والنبايه خ: ٨ ص ١٢٩: مطبوعه مصر

کردیں، میں خلافت کو ان کے سپرد کردوں گا۔ یہ حضرات حضرت علیؓ کے پاس آئے، ان سے اس معاملے میں بات کی، حضرت علیؓ کے پاس آئے، ان سے اس معاملے میں بات کی، لیکن انہوں نے (ان معقول دلائل واعذار کی بناء پر جوان کے پاس شے) قاتلین کو ان کے حوالے نہیں کیا، اس موقع پر اہلِ شام نے حضرت معاویہؓ کے ساتھ لڑنے کا فیصلہ کرلیا۔ اس واقعے کے بعد اس شبہ اور بہتان کی کیا گنجائش باتی رہ جاتی ہے کہ حضرت معاویہؓ ذاتی نام ونمود اور اقتدار کی خواہش کے لئے ایسا کر رہے تھے۔ اس بات کا اندازہ اس ایمان افروز خط سے لگایا جاسکتا ہے جو حضرت معاویہؓ نے ان بی اختلافات کے دوران قیصرِ رُوم کو تحریر فرمایا تھا، رُوم کے بادشاہ قیصر معاویہؓ نے ان بی اختلافات کے دوران قیصرِ دُوم کو تحریر فرمایا تھا، رُوم کے بادشاہ قیصر معاویہؓ نے ان بی اختلافات کے دوران قیصرِ دُوم کو تحریر فرمایا تھا، رُوم کے بادشاہ قیصر معاویہؓ نے ان بی اختلافات کے دوران قیصرِ دُوم کو تحریر فرمایا تھا، رُوم کے بادشاہ قیصر معاویہؓ نے ان بی اختلافات کے دوران قیصرِ دُوم کو تحریر فرمایا تھا، رُوم کے بادشاہ قیصر معاویہؓ نے ان بی اختلافات کے دوران قیصرِ دُوم کو تحریر فرمایا تھا، رُوم کے بادشاہ قیصر معاویہؓ نے ان بی اختلافات کے دوران قیصرِ دوران قیصر دُوم کو تحریر فرمایا تھا، رُوم کے بادشاہ قیصر نے معاویہؓ نے دوران قیصر دیران قیصر دوران کیا دوران کیا دوران کیا د

معاویہ یہ نے ان بی اختلافات کے دوران قیصر رُوم کو تحریر فرمایا تھا، رُوم کے بادشاہ قیصر نے عین اس وقت جبکہ حضرت علی اور حضرت معاویہ کا اختلاف شباب پر تھا اور قتل و قال کی نوبت آربی تھی، ان اختلافات سے فائدہ اُٹھانا چاہا اور شام کے سرحدی علاقوں پر لشکر کشی کرنے کا ارادہ کیا، حضرت معاویہ کو اس کی اطلاع مل گئی، آپ نے اسے ایک خط بھوایا اور اس میں لکھا:۔

مجھے اس بات کاعلم ہوا ہے کہتم سرحد پرلشکرکٹی کرنا چاہتے ہو،
یاد رکھو! اگر تم نے ایبا کیا تو میں اپنے ساتھی (حضرت علیؓ) سے
صلح کرلوں گا، اور ان کا جولشکرتم ہے لڑنے کے لئے روانہ ہوگا،
اس کے ہراؤل دستے میں شامل ہوکر قسطنطنیہ کوجلا ہوا کوئلہ بنا کر
رکھ دُوں گا۔ جب سے خط قیصرِ رُوم کے پاس پہنچا تو وہ اپنے
ارادے سے باز آگیا اورلشکر کئی سے رُک گیا، کیونکہ وہ جانتا تھا
کہ بدلوگ کفر کے مقابلے میں اب بھی ایک جسم و جان کی طرح
بیں اور ان کا اختلاف، سیای لیڈروں کا اختلاف نہیں ہے۔
بہر حال سے افسوسناک اختلاف اور قبال پیش آیا، اور دراصل اس میں بڑا

<sup>(1)</sup> تاج العروس ع: ٧ ص: ٢٠٨، ما ذه: اصطفلين ،مطبوعه دار ليبيا، مغازي \_

ہاتھ ان مفسدین کا تھا جو دونوں جانب غلط فہمیاں پھیلاتے اور جنگ کے شعلوں کو ہوا دیتے رہے۔

(۱) عادیة کے ہمراہ ستر ہزار آ دمی شریک ہوئے، جس میں صحابہ اور تابعین شامل تھے۔ آپ کے اور حضرت علی کے درمیان میہ جنگ جار پانچ سال تک جاری رہی۔ (۲)

اس کے بعد حضرت علی کرتم اللہ وجہہ شہید کردیے گئے، آپٹ پر بھی قاتلانہ حملہ کیا گیا اور آپٹ کو زخم آئے۔

حضرت علی کے بعد ان کے بڑے صاحبزادے سیّدنا حسن رضی اللہ عنہ خلافت پرمتمکن ہوئے جو ابتداء ہی سے صلح جو اور مسلمانوں کے آپس کے قبال سے سخت متنفر تھے، شروع میں مفسدین نے انہیں بھی بحر کایا مگر وہ ان کے کہے میں نہ آئے اور اسم ھیں انہوں نے حضرت معاویر سے صلح کرکے خلافت آپ کے سپردکی، آپ نے ان کے لئے سالانہ دس لاکھ درہم وظیفہ مقرر کردیا۔ (۲)

' حضرت حسن بھریؓ، حضرت معاویۃؓ اور حضرت حسنؓ کے درمیان صلح کے واقعے کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:-

استقبل والله الحسن بن على معاوية بكتائب أمثال المجبال فقال عمرو بن العاص: إنى لأرى كتائب لا تولى حتى يقتل أقرانها، فقال له معاوية وكان والله خير الرجلين: أى عمرو إن قتل هؤلاء هؤلاء وهؤلاء هؤلاء من لى بنسائهم؟ من لى بضيعتهم؟

<sup>(</sup>١) حافظ ذہبیٌ: العبر ج: اص:٣٨، مطبوعه کویت.

<sup>(</sup>٢) حافظ ذہبیؓ: العمر ج:١ ص:٠٠٩،مطبوعہ کو بیت۔

<sup>(</sup>٣) ابن عبدالبرٌ: الاحتيعاب تحت الأصابة ج:٣ عن:٣٧ ، مطبوعه مصر

<sup>(</sup>٣) عافظ ذہينٌ: العبر ج: ١ ص ٣٩، مطبوعه كويت \_

<sup>(</sup>۵) جمع الفوائد ص:۸۴۳، طبع مدينه منوره، صبح البخاري ج: اص:۳۷۳،۳۷۳، مطبوعه نورمجه دبلي

حضرت معاوييًّ ۱۹۰۶ تي حقا کق

ترجمہ: - سیّرنا حسنٌ پہاڑ جیسے لشکر لے کر حضرت معاویہؓ کے مقابلے پر سامنے آئے تو حضرت عمرو بن العاصؓ، حضرت معاویہؓ سے کہنے لگے: بیں لشکروں کو دکھ رہا ہوں کہ بغیر قتل عظیم کے کے واپس نہ لوٹیں گے (یعنی قتالِ عظیم ہوگا)۔ تو حضرت معاویہؓ فرمانے لگے: بتلاؤ! اگر انہوں نے انہیں قتل کیا اور ان لوگوں نے ان کوتل کیا تو مسلمانوں کے معاملات کی دکھ بھال کون کے اور کے کا؟ ان کی عورتوں کی رکھوالی کی ضانت کون دے گا؟ اور میٹیم بچوں اور مال ومتاع کا ضامن کون ہوگا؟

اس نے ظاہر ہے کہ حضرت معاویۃ کے دِل میں قوم و ملت کا کتنا درد تھا اور وہ مسلمانوں کی باہمی خانہ جنگی کو کتنی گری نگاہ ہے دیکھتے ہے۔ اس کے علاوہ علامہ ابن خلدون ؓ نے نقل کیا ہے کہ جب حضرت معاویۃ نے حضرت حسن ؓ ہے سلم کا ارادہ کیا تو ایک سفید کا غذمنگوایا اور اس کے آخر میں اپنی مہر لگائی اور کا غذ حضرت حسن ؓ کے پاس روانہ فرما کر کہلا بھیجا کہ یہ سفید کا غذ آپ کی طرف بھیج رہا ہوں اور اس کے آخر میں، معلم نظور ہیں۔ چنا نچہ میں نے اپنی مہر لگادی ہے، آپ جو چاہیں شرطیں تحریر فرمادی، مجھے منظور ہیں۔ چنا نچہ حضرت حسن ؓ نے کچھ شرطیں لکھ دیں اور اس طرح اسم ھیں آپ ؓ کے اور حضرت حسن ؓ کے درمیان صلح ہوگئی اور تمام مسلمانوں نے متفقہ طور پر آپ ؓ کو خلیفہ مقرر کر کے آپ ؓ کے درمیان صلح ہوگئی اور تمام مسلمانوں نے متفقہ طور پر آپ ؓ کو خلیفہ مقرر کر کے آپ ؓ کے جاتھ پر بیعت کر گی۔ اس سال کو تاریخ عرب میں ' عام الجماعۃ' کے نام سے یاد کیا جاتھ پر بیعت کر ئی۔ اس مال کو تاریخ عرب میں ' عام الجماعۃ' کے نام سے یاد کیا جاتھ پر بیعت کر ئی۔

علامه ابنِ کثیر کھتے ہیں کہ: جب حفرت حسن صلح کرکے مدینہ تشریف لائے تو ایک شخص نے حضرت معاویہ ؓ سے صلح کرنے پر آپؓ کو بُرا بھلا کہا تو آپؓ نے فرمایا: -لا تبقل ذلک فانی سمعت رسول الله صلی الله علیه وسلم

<sup>(</sup>۱) مقدمه ابن فلدون نس : ۵ مهم، طبع بروت به

یقول: لا تندهب الأیام واللیالی حتّی یملک معاویة. (۱) ترجمه: - مجھے بُرا بھلامت کبو، کیونکہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بیفرماتے سنا ہے کہ رات اور دن کی گردش اس وقت تک ختم نہ ہوگی جب تک کہ معاوید امیر نہ ہوجا کیں گے۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عند کے امیرالمؤمنین بوجائے کے بعد جہاد کا وہ سلسلہ انسرنو شروع ہوگیا جو حضرت عثان کی شبادت کے بعد بند ہوگیا تھا، آپ نے اہلِ رُوم کے خلاف سولہ جنگیں لڑیں، آپ نے اشکر کو دوصوں میں تقسیم کردیا تھا، ایک جھے کو آپ گرمی کے موسم میں جہاد کے لئے روانہ فرمادیتے تھے، پھر جب مردیوں کا موسم آتا تو آپ دُوسرا تازہ دَم حصہ جہاد کے لئے سجیج تھے، آپ کی آخری وصیت بھی ہتھی:۔

شد خناق الروم. (۲) (رُوم كا گارگونث دو)\_

ہم ہو میں آپ نے قسطنطنیہ کی جانب زبردست نشکر روانہ کیا، جس کا سیہ سالارسفیان بن عوف کو مقرر کیا، اس نشکر میں اُجلہ صحابہ کرام شریک تھے، اور یہی وہ غزوہ ہے جس کی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی حیات میں بی پیشین گوئی فرمادی تھی اور اس میں شریک ہونے والوں کے متعلق فرمایا تھا:۔۔

أوّل جيش يغزو القسطنطينية مغفور لهم. (<sup>۴)</sup> ترجمه:- پبلا وه نشكر جو تسطنطنيه كا جباد كرے گا ان كو بخش ديا جائے گا۔

آپؓ ہی کے دورِ خلافت میں صقلیہ کے عظیم الثان جزیرے پرمسلمانوں

<sup>(</sup>١) حافظ ابن كثيرًا: البدايه والنبايه ع: ٨ ص:١٣١، مطبوعه مصر

<sup>(</sup>٢) ابن كثيرُ: البدايه والنهايه ج. ٨ ص ١٣٣١\_

<sup>(</sup>٣) التغرى بردىُّ: الفج م الزاهره ج: الص:١٩٣١ر

<sup>(</sup>٣) عاقة ابنَّ ثَبُّرُ الْهِدَامِيةِ وَالنَّبِرَابِي فَيْهِدَ صَلَّى عَمَالَ

نے فوج کشی کی اور کثیر تعداد میں مال فنیمت مسلمانوں کے قبضے میں آیا تھا، نیز آپ بی کے زمانے میں جستان سے کابل تک کا علاقہ فتح ہوا اور سوڈان کا پورا ملک اسلامی حکومت کے زیرِ نگین آ گیا۔ (۲)

اور تاریخی حقا کق

ذیل میں ان غزوات کا ایک انتہا کی اجمالی خا کہ پیش خدمت ہے جوحضرت معاویة کے عہدِ حکومت میں پیش آئے، اس سے قبل حضرت عمرٌ اور حضرت عثانٌ کے عہد خلافت میں حضرت معاویة ایک طویل عرصہ تک شام کے گورنر ہے، اس دوران انہوں نے رُومی نصرانیوں کے خلاف بہت ہے جہاد کئے، وہ سب ان کے علاوہ ہیں۔ غزوات

اس سال آیٹ بحری ہیڑہ لے کر قبرص کی جانب بڑھے،مسلمانوں کی تاریخ 20 TZ میں پہلی بحری جنگ تھی۔

> قبرص کاعظیم الثان جزیرہ مسلمانوں کے باتھوں فتح ہوگیا۔ 22 11

اس سال حضرت معاویة نے قسطنطنیہ کے قریب کے علاقوں میں جہاد جاری رکھا۔ 27

> افرنطیہ ، ملطبہ اور رُوم کے کچھ قلعے فتح ہوئے۔ ۳۳ ه

آپٌ کی قیادت میں غزوۂ ذی حشب پیش آیا۔ 02 100

غزوۂ سجستان پیش آیا اور سندھ کا کچھ حصہ مسلمانوں کے زیر نگین آگیا۔ 2017

ملک سوڈان فتح ہوا اور بحستان کا مزید علاقہ مسلمانوں کے قبضے میں آیا۔ ۳۲ ده

کابل فتح ہوا اور مسلمان ہندوستان میں قندا بیل کے مقام تک پہنچ گئے۔ 0799

افریقہ پرنشکرکشی کی گئی اور ایک بڑا حصہ مسلمانوں کے زیر تکمین آیا۔ 200

صقلیه (مسلی) پر نہلی بار حمله کیا گیا اور کثیر تعداد میں مال غنیمت مسلمانوں 20 PY

کے قضے میں آیا۔

<sup>(</sup>۱) مقدمه این خلدونٌ ص:۴۵،مطبوعه بیروت به

<sup>(</sup>٢) ابن حزمٌ: جوامع السيرة ص: ٣٢٨، ايضاً سيوطيُّ: تاريخ الخلفاء ص: ١٣٩، طبع نورمجه\_

<sup>(</sup>٣) اس نَقْتُ كَ حواله كَ لِحَ ملاحظه هو: حافظ ذَبيٌّ: المعبسر فعي خبسر من غبسر ج: ١، مطبوعه کویت ۱۹۲۰ء ـ

اور تاریخی حقائق

٣٠۵

حضرت معاوييً

27ھ افریقہ کے مزید علاقوں میں غزوات جاری رہے۔ ۵۰/۵ھ غزوۂ قسطنطنیہ پیش آیا، یہ قسطنطنیہ پرمسلمانوں کا پہلاحملہ تھا۔ ۵۲ھ مسلمان نہرجیحون کوعبور کرتے ہوئے بخارا تک جاپنچے۔ ۵۲ھ غزوۂ سم قند پیش آیا۔

#### سيرت

آپ ایک وجید اور خوبصورت انسان تھے، رنگ گورا تھا اور چرے پر وقار اور بُرد باری تھی۔ اور وہ لوگوں اور بُرد باری تھی۔ اور خطرت مسلم فرماتے ہیں کہ معاویہ ہمارے پاس آئے اور وہ لوگوں میں سب سے زیادہ خوبصورت اور حسین تھے۔ اس ظاہر حسن و جمال کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے آپ کو سیرت کی خوبیوں سے بھی نوازا تھا، چنانچد ایک بہترین عادل حکمران میں جو اوصاف ہو سکتے ہیں وہ آپ کی ذات میں موجود تھے، حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے: -

تم قیصر و کسر کی اور ان کی سیاست کی تعریف کرتے ہو، حالانکہ تم میں معاوییٌ موجود میں۔

### حکمرال کی حیثیت سے

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانے میں مسلمانوں کی طاقت میں اضافہ ہوا، حضرت عثال کے زمانے سے باہمی خانہ جنگی کی وجہ سے فقوحات کا سلسلہ رک گیا تھا، آپ کے عہد حکومت میں یہ سلسلہ بوری قوت کے ساتھ جاری ہوگیا، حضرت معاویۃ نے حضرت عثال کے زمانے ہی میں بحری فوج قائم کر لی تھی اور عبداللہ بن قیس حارثی کو اس کا افسر مقرر کیا تھا، اپنے عبد حکومت میں انہوں نے بحری فوج کو بہت ترقی دی، مصر و شام کے ساحلی علاقوں میں بہت سے جہاز سازی کے کارخانے

<sup>(</sup>١) ابن حجرٌ: الاصابه، البدايه والنهايه، ابن إخيرُ وغيره .

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ج:٩ ص:٣٥٥\_

<sup>(</sup>٣) ابن طباطبا: الفخرى ص:٣٩\_

قائم کئے، چنانچہ ایک ہزار سات سوجنگی جہاز رُومیوں کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار رہنے تھے، اس عظیم الثان بحری طاقت رہنے تھے، اس عظیم الثان بحری طاقت ہے آپ نے قبرص، روڈس جیسے اہم یونانی جزیرے فتح کئے اور اس بحری بیڑے سے فسطنطنسہ کے حملے میں بھی کام لیا۔

ڈاک کا محکمہ حضرت عمر کے زمانے میں قائم ہو چکا تھا، آپ نے اس کی تنظیم وتوسیع کی اور تمام حدود سلطنت میں اس کا جال پھیلادیا۔

آپؑ نے ایک نیا محکمہ'' دیوانِ خاتم'' کے نام ہے بھی قائم کیا۔ نیز آپ نے خانہ کعبہ کی خدمت کے لئے متعددَ غلام مقرّر فرمائے اور دیبا و حریر کا بہترین غلاف بیت اللّٰہ یرچڑ ھایا۔

آپؓ اکتالیس سال اُمیر رہے' عافظ ابن کثیرؒ آپؓ کے عہدِ حکومت پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:۔

آپُّ تألیفِ قلب، عدل و انصاف اور حقوق کی ادا نیگی میں خاص احتیاط

<sup>(</sup>١) حافظ امّن كثيرُ: المبدامة والنهامة عن ٨ ص:٣٤١

<sup>(</sup>١٢) عافلات كن البداية والنباية عن ١١٥ س. ١١٥.

اور تاريخی حقا کُق

**"+**\_

تضرت معاوييا

() برسیخ شیمهای وجہ سے حضرت سعد بن الی وقاص رضی اللّٰہ عنہ جوعشرہ مبشرہ میں سے ۔ میں، آپ کے متعلق فر مایا کرتے متھے کہ: -

ما رأيت أحدًا بعد عشمان أقضى بحق من صاحب هذا البيت. (٢)

ترجمہ: - میں نے حضرت عثمان کے بعد حضرت معاویڈ سے بڑھ کے رکسی کوحق کا فیصلہ کرنے والا نہ پایا۔

حضرت ابواسحاق اسبعیٌّ فرمایا کرتے تھے:-

اگرتم حضرت معاویه کو دیکھتے یا ان کا زماند پالیتے تو (عدل و انساف کی وجہ ہے ) تم ان کومہدی کہتے۔

اور حضرت مجاملاً ہے بھی منقول ہے کہ وہ فرماتے:-

اگرتم معاویة کے دور کو پالیتے تو کہتے که مبدی تو یہ ہیں۔

ای طرح ایک بار امام اعمشؓ کی مجلس میں حضرت عمر بن عبدالعزیزؓ کا تذکرہ ہوا تو امام اعمشؓ فرمانے گگہ:-

> اگرتم حضرت معاوییّهٔ کے زمانے کو پالیتے تو تمہیں پیتہ چل جاتا، لوگوں نے پوچھا: ان کے حلم اور بُر دباری کا؟ فرمایا: نہیں! بلکہ ان کے عدل وانصاف کا۔ (۵)

آپؓ کی ان ہی خوبیول کی وجہ سے حضرت امام انمشؓ آپؓ کو''المعنف'' کے نام سے بادکرتے تھے۔ (۱)

آپؓ کا دور حکومت ہر امتبار ہے ایک کامیاب دور ثنار کیا جاتا ہے، آپؒ کے دور میں مسلمان خوش حال رہے اور انہوں نے امن وچین کی زندگی گزاری، آپؒ

<sup>(</sup>١) ابن تيميةً: منهاج النة ج:٢ ص:٢٨٣\_

<sup>(</sup>٣ و٣) حافظ ابن كنيزًا البدايه والنهاييه عن ٨ عس:٣٣١ -

<sup>(</sup>٣ و٥) العواصم من القواعم ص ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٧) قاضي ايو كار باي عربي العواصر من والقواص من (١٠٠٠)

نے رعایا کی بہتری اور دیکھ بھال کے لئے متعدد اقدامات کئے، جن میں سے ایک انتظام آپ نے یہ کیا کہ ہر قبیلے اور قصبے میں آ دمی مقرر کئے جو ہر خاندان میں گشت کرکے یہ معلوم کرتے کہ کوئی بچہ تو پیدانہیں ہوا؟ یا کوئی مہمان باہر سے آ کر تو یہاں نہیں گھرا؟ اگر کسی بچے کی پیدائش یا کسی مہمان کی آمد کا علم ہوتا تو اس کا نام لکھ لیتے ادر پھر بیت المال سے اس کے لئے وظیفہ جاری کردیا جاتا تھا۔ (۱)

امام بخاریؒ نے اپنی کتاب ''الا دب المفرد' میں بیان کیا ہے کہ حضرت معاویۃ نے تھم دیا تھا کہ دمشق کے غنڈوں اور بدمعاشوں کی فہرست بناکر مجھے بھیجی جائے، اس کے علاوہ آپؓ نے رفاہ عامہ کے لئے نہریں کھدوائیں، جو نہریں بند بوچکی تھیں انہیں جاری کروایا، مساجد تغییر کرائیں اور عامۃ المسلمین کی بھلائی اور بہتری کے لئے اور کنی دُوسرے اقدامات کئے۔ آپؓ کے ان اقدامات کی وجہ سے عوام بھی آپؓ سے محبت کرتے تھے اور آپؓ پر جان شار کرنے کے لئے ہمہ وقت تیار رہتے تھے۔ آپؓ سے محبت کرتے تھے اور آپؓ پر جان شار کرنے کے لئے ہمہ وقت تیار رہتے تھے۔ اُپؓ سے محبت کرتے تھے۔ اُپؓ سے محبت کرتے تھے۔ اُس کے لئے ہمہ وقت تیار رہتے تھے۔ اُپؓ سے محبت کرتے تھے۔ اُپ کے این تھیہ کھتے ہیں:۔

كانت سيرة معاوية مع رعيته من حيار أمير الولاة وكان رعيته يحبونه، وقد ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم وتصلون عليهم ويصلون عليكم.

ترجمہ: - حضرت معاویہ کا برناؤ اپنی رعایا کے ساتھ بہترین حکمران کا برناؤ تھا اور آپ کی رعایا آپ ہے مجت کرتی تھی، اور صحیحین (بخاری ومسلم) میں حدیث ثابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تمہارے أمراء میں سب سے بہتر أمير وہ بیں کہتم ان سے محبت کرتے ہواور وہ تم ہے، اور تم ان پر رحمت

<sup>(1)</sup> ابن تيميةً: منهاجُ السنة جَ:٣ ص:١٨٥\_

<sup>(</sup>٢) أمام بخارئُ: الأوب المنردِ ص:٥٥٢،مطبوعه دارالا ثناعت كرا چي \_

<sup>(</sup>٣) امّن تيميدًا منهاجُ النتة جَ:٣ ص:١٨٩ر

تجفيحتے ہواور وہتم پر۔

یہی وجہ تھی کہ اہلِ شام آپؓ پر جان چھڑکتے تھے اور آپؓ کے ہر حکم کی دِل و جان سے تعمیل کرتے تھے، چنانچہ ایک مرتبہ حضرت علی رضی الله عند نے اپنے لشکر یوں ہے مخاطب ہوتے ہوئے ارشاد فرمایا:-

کیا یہ عجیب بات نہیں کہ معاویہ اگھڑ جابلوں کو بلاتے ہیں تو وہ بغیر عطیہ اور داد و دہش کے اس کی پیردی کرتے ہیں اور سال میں دو تین بار جدهر جاہیں ادهر آنہیں لے جاتے ہیں، اور میں متہمیں بلاتا ہوں حالانکہ تم لوگ عقل مند ہو اور عطیات پاتے رہتے ہو گرتم میری نافر مانی کرتے ہو، میرے خلاف کھڑے ہوجاتے ہواور میری مخالف کھڑے ہوجاتے ہواور میری مخالف کرتے رہتے ہو۔ (۱)

آپ کی رعایا کے آپ پر فدا ہونے کا ایک سبب یہ بھی تھا کہ آپ رعایا کے ایک ادنی فرد کی مصیب اور اس کی تکایف کو اپنی تکایف محسوس کرتے تھے اور ان کی تکلیف وُ ور کرنے میں کسی قتم کا کوئی وقیقہ باتی نہ چھوڑتے تھے، چنانچہ ایک واقعے ہے اس بات کا انداز ہ لگایا جاسکتا ہے۔

حطرت ثابت جو ابوسفیان کے آزاد کردہ غلام تھے، وہ بیان کرتے ہیں کہ میں اُرہ کے دوران ایک میں اُرہ کے دوران ایک علم سپائی اپنی سواری سے گر پڑا اور اُٹھ نہ کا، تو اس نے لوگوں کو مدد کے لئے پکارا، علم سپائی اپنی سواری سے گر پڑا اور اُٹھ نہ کا، تو اس نے لوگوں کو مدد کے لئے پکارا، سب سب سے پہلے جو مختص اپنی سواری سے اُٹر کر اس کی مدد کو دوڑا وہ حضرت معاویہ تھے۔ آپ کے ان اوصاف اور آپ کے دور حکومت کی ان خصوصیات کا اعتراف عام مؤرخین کے علاوہ خود شیعہ مؤرخین کو بھی کرنا پڑا، چنا نے شیعی مؤرخ امیر علی تکھتے ہیں:-

<sup>(</sup>۱) تاریخ طبری نے ہیں ص ۱۳۸

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد وننع الفوائد بنء مس:400\_

حضرت معادييًّ • إسلام اورتاريخي حقا كَلّ

مجموعی طور پر حضرت معاویۂ کی حکومت اندرونِ ملک بڑی خوشحال اور پُرامن تھی اور خارجہ پالیسی کے لحاظ سے بڑی کامیاب تھی۔ اور اس کی وجہ بیتھی کہ حضرت معاویہ رضی اللّہ عنہ عام مسلمانوں کے معاملات میں دِلچیسی لیتے، ان کی شکایت کو بغور سنتے اور پھر حتی الامکان انہیں ڈور فرماتے تھے۔

### حضرت معاوییؓ کے روز مرّہ کے معمولات

مشہور مؤرّخ مسعودی نے آپؓ کے دن کھر کے اوقات کا تفصیلی نقشہ کھینچا ہے،مسعودی لکھتے ہیں':-

" آپ فیری اور میلات ممالک سے آئی ہوئی رپورٹیس سنتے اور حالات کے بعد گھر تشریف لے جاتے اور وہاں ضروری احکامات جاری کرتے ، پھر نماز اشراق ادا کرکے باہر تشریف لاتے اور وہاں ضروری احکامات جاری کرتے ، پھر نماز اشراق ادا کرکے باہر تشریف لاتے اور خاص خاص لوگوں کوطلب فرماتے اور ان کے ساتھ دن بھر کے ضروری اُ مور کے متعلق مشورہ کرتے ، اس کے بعد ناشتہ لایا جاتا جو رات کے بچے ہوئے کھانے میں سے ہوتا، پھر آپ کافی دیر تک مختلف موضوعات پر با تیں کرتے رہتے اور اس کے بعد گھر تشریف لانے اور مسجد میں مقصورہ سے کمر لگا کر کری پر آپ کافی دیر تک مختلف موضوعات پر با تیں کرتے رہتے اور اس کے بعد گھر تشریف بوجاتے ۔ تھوڑی دیر بعد باہرتشریف لاتے اور مسجد میں مقصورہ سے کمر لگا کر کری پر بیٹھ جاتے ، اس وقت میں عام مسلمان جن میں کمزور، دیباتی ، بچے ،عورتیں سب شامل موجاتے ، اس وقت میں عام مسلمان جن میں کرور، دیباتی ، بچے ،عورتیں سب شامل کی وال دبی کرتے ہے ۔ آپ ان سب شامل کی وال دبی کرتے ، تھے۔ جب کی ول دبی کرتے ، تی اور ان کی تکلیفوں کو دُور کرتے ہے ۔ جب کی ول دبی کرتے ، این کر لیتے اور آپ ان کے متعلق اُ دکام جاری فرمادیے اور کوئی باقی نہ بچتا تو آپ اندر تشریف لے جاتے اور و بابی خاص خاص لوگوں ، معرز میں اور آپ بی تان سے کہتے : ۔

<sup>(1)</sup> بخواليه الحطرت معاوية المولفه الحكيم محمود احمد تنفر سيالكو في بـ

<sup>(</sup>۲) يادر ہے كەرپەمشبورمتعشب معتقلى مؤرث جي۔

حضرات! آپ کو اَشراف قوم اس لئے کہا جاتا ہے کہ آپ کواس مجلس خصوصی میں حاضر ہونے کا شرف حاصل ہے، لبذا آپ کا فرض ہے جولوگ یہاں حاضر نہیں ہیں ان کی ضرور تیں بیان کریں۔ وہ ضرورتیں بیان کرتے اور آپ ان کو پورا فرماتے، پھر دو پہر کا کھانا لایا جاتا اور اس وقت کا تب بھی حاضر ہوتا، وہ آپؓ کے سر ہانے کھڑا ہوجاتا اور باریاب ہونے والوں کو ایک ایک کر کے پیش کرتا اور جو پچھ وہ اپنی مشکلات اور معروضات تحریر كركے لاتے، آپ كو پڑھ كر سناتا رہتا، آپ كھانا كھاتے جاتے اور أحكام لكھواتے جاتے تھے اور ہر باریاب ہونے والا مخص جب تک حاضر رہتا کھانے میں شریک رہتا، پھرآ یے گھرتشریف لے جاتے اور ظہر کی نماز کے وقت تشریف لاتے۔ظہر کی نماز کے بعد خاص مجلس ہوتی جس میں وزراء ہے ملکی اُمور کے متعلق مشورہ ہوتا اور اُحکامات جاری ہوتے۔ بیجلس عصر تک جاری رہتی، آیٹ عصر کی نماز ادا کرتے اور پھر عشاء کے وقت تک مختلف أمور میں مشغول رہتے ،عشاء کی نماز کے بعد أمراء ہے أمور سلطنت ير گفتگو ہوتی۔ بيد گفتگو ختم ہوتی اور علمی مباحث حجر جاتے اور بيسلسله رات گئے تک رہ ہا تھا۔'' مسعودی کا بیان ہے کہ آئے نے دن میں پانچ اوقات ایسے رکھے ہوئے تھے جن میں لوگوں کو عام اجازت تھی کہ وہ آئیں اور اپنی شکایات بیان کریں۔

# حلم، بُر د باری اور نرم خو کی

آپ اس درجہ کے حلیم اور بُر د بار تھے کہ آپ کا حلم ضرب المثل بن گیا، اور آپ کے تذکرہ آپ کا حکم ضرب المثل بن گیا، اور آپ کے تذکرہ آپ کے تذکرہ نامکمل ہے، آپ کے خالفین کے آپ کے پاس آتے اور بسااوقات انتہا کی نازیبا روید اور بخت کلامی کے ساتھ پیش آتے، گر آپ اسے بنسی میں ٹال دیتے، یہی وہ روید تھا جس نے بڑے ہر داروں اور آپ کے خالفوں کو آپ کے سامنے سر جھکانے پر جس نے بڑے ہر حضرت قبیصہ بن جابر کا قول ہے کہ:۔

<sup>(1)</sup> للخص ازمسعودي: مرقرق الذبب ببامش كامل انن اثيرٌ بق: ٢ ص:٣٠٠ تا ١٠٥٠.

منرت معاوييًّ اور تاريخي حقائق

میں نے حضرت معاویہؓ ہے بڑھ کر کسی کو یُر د بارٹہیں پایا۔

ابن عون کا بیان ہے کہ حضرت معاویہ ؓ کے زمانے میں ایک عام آدمی کھڑا ہوتا اور ان سے کہتا: اے معاویہ! تم ہمارے ساتھ ٹھیک ہوجاؤ ورنہ ہم تہہیں سیدھا کردیں گے، اور سیدنا معاویہ ٔ فرماتے: بھلاکس چیز سے سیدھا کروگے؟ تو وہ جواب میں کہتا کہ کرئی ہے، آیٹ فرماتے: اچھا! پھر ہم ٹھیک ہوجا کیں گے۔ (۲)

حضرت مسور ؓ کا واقعہ مشہور ہے کہ شروع میں آپ کے مخالف سے پھر وہ انہیں بلایا آپ کے پاس اپنی کسی حاجت ہے آپ نے وہ حاجت پوری کی ، پھر انہیں بلایا اور فر مایا: اے مسور! تم ہم پر کیا پچھ طعن و تشنیع کرتے رہے ہو؟ حضرت مسور ؓ نے جواب دیا: اے امیر المؤمنین! جو پچھ ہوا اسے بھول جائے۔ آپ ؓ نے فر مایا: نہیں! وہ سب با تیں جو تم میرے متعلق کہا کرتے تھے بیان کرو۔ چنانچہ حضرت مسور ؓ نے وہ تمام باتیں آپ ؓ کے سامنے وُ ہرادیں جو وہ آپ ؓ کے متعلق کہا کرتے تھے، آپ ؓ نے خندہ پیشانی کے ساتھ تمام الزامات کو سااور ان کا جواب دیا، آپ ؓ کے اس رویہ کا اثر یہ ہوا کہ اس واقعے کے بعد حضرت مسور ؓ جب بھی حضرت معاویہ ؓ کا ذکر کرتے ، بہترین کہ اس واقعے کے بعد حضرت مسور ؓ جب بھی حضرت معاویہ ؓ کا ذکر کرتے ، بہترین الفاظ میں کرتے اور ان کے لئے وُعائے خیر کیا کرتے تھے۔ (")

آپ کے حلم اور بُر د باری کے واقعات کتب تاریخ میں بھرے پڑے ہیں۔ مند بچٹ لوگ اور خالفین آتے اور جس طرح مند میں آتا، شکایتیں پیش کرتے، مگر آپ انتہائی بُر د باری سے کام لیتے، ان کی شکایات سنتے، ان کی تکلیفوں کوحتی الامکان وُور کرتے اور ان کو انعامات سے نوازتے تھے، اسی کا نتیجہ تھا کہ جب ود آپ کی مجلس سے اُٹھتے تو آپ کے گرویدہ ہوکرمجلس سے باہر آتے، خود حضرت معاوید کا قول ہے کہ:۔ فقے کے بی جانے میں جومزد مجھے ماتا سے وہ کس شے میں نہیں ماتا۔

<sup>(</sup>۱) المخوم الزاهرة ح:ا ص:۹۴\_

<sup>(</sup>r) حافظ وَ أَيْنَ: تارِحُ الإسلامِ قَ:r ص:٣٢٣\_

<sup>(</sup>٣) خطیب بغدادیّ: تارنُّ بغداد ن نا ص:۲۰۸،مطبوعه بیروت.

<sup>(</sup>۴) تاریخ طبری ن:۴ ص:۵۵،مطبوعه حبیرآ باو دکن \_

گریہ سب حلم اور ٹر دہاری اس وقت تک ہوتی جب تک کہ دین اور سلطنت کے اُمور پر زَد نہ پڑتی ہو، اسی وجہ سے اگر کہیں سختی کرنے کا موقع ہوتا تو سختی بھی فرماتے اور اُصولوں پر کسی قشم کی مداہنت برداشت نہ کرتے، چنانچہ آپ گا قول ہے کہ:-

> إنى لا أحول بين الناس وبين ألسنتهم ما لم يحولوا بيننا وبين ملكنا. (١)

ترجمہ: - میں لوگوں اور ان کی زبانوں کے درمیان اس وقت تک حائل نہیں ہوتا جب تک کہ وہ ہمارے اور ہماری سلطنت کے درمیان حائل نہ ہونے لگیں۔

ای طرح ایک اور موقع پر حضرت معاویةً أصولِ سیاست بیان کرتے ہوئے

فرمات:-

جہاں میرا کوڑا کام دیتا ہے وہاں تلوار کام میں نہیں لاتا، جہال زبان کام دیت ہے وہاں کوڑا کام میں نہیں لاتا، اگر میرے اور لوگوں کے درمیان بال برابر تعلق بھی قائم ہوائے قطع نہیں ہوئے دیتا، جب لوگ اے تھینچتے ہیں تو میں ڈھیل دے دیتا ہوں، اور جب وہ ڈھیل دیتے ہیں تو میں تھینچ لیتا ہوں۔

# عفو و درگز راورحسن اخلاق

حق تعالی نے آپ کو دیگر صفات محمودہ کے علاوہ حسن خلق اور عفو و درگزر کی اعلیٰ صفات ہے بھی نوازا تھا، ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ مخالفین اور جہلاء آپ کے پاس آتے، برتہذبی کے ساتھ پیش آتے اور آپ بلند حوصلگی سے کام لے کر درگزر کرتے، اس سلسلے میں آیک عجیب وغریب واقعے کا ذکر کرنا ہے جانہ ہوگا جس سے

<sup>(</sup>۱) این اثیر: تاریخ کامل جی به ص:۵\_

<sup>(</sup>٢) ليتقوني ښتا شي٢٣٨\_

نضرت معاوية اورتاريخي حقائق

حفزت معاویہؓ کےصبر انخل، فدا کاری اور اطاعت رسولؓ پر روشنی پڑتی ہے۔ واقعہ رہے ہے کہ استخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات بابرکات میں حضرت وائل بن حجرؓ جو''حضر موت'' کے بادشاہ کے بیٹے تھے، آپؓ کی خدمت میں اسلام قبول كرنے كے لئے حاضر ہوئے اور مشرف بداسلام ہونے كے بعد كچھ روز آپ كے یاس مقیم رہے، جب وہ واپس ہونے لگے تو آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے حضرت معاوید کو کسی ضرورت کی وجہ ہے ان کے ساتھ کردیا، حضرت معاویہ ٌساتھ ہوگئے ، پیہ پیدل تھے اور وائل بن حجرؓ اُونٹ پر سوار۔ حضرت واُئلؓ خاندانی شنرادے تھے اور نئے نے اسلام لائے تھے، اس لئے شنرادگ کی خو بو اُبھی باتی تھی اس لئے انہوں نے حفرت معاويةً كو ساتھ بھانا گوارا نه كيا، كچھ دُور تك تو حفرت معاويةً بيدل چلتے رہے مگر عرب کی صحرا کی گرمی، الامان والحفیظ! جب یاؤں تپتی ہوئی ریت میں جھلنے کیے تو ننگ آ کر حضرت واکلؓ ہے گری کی شکایت کی اور کہا کہ: '' مجھے بھی اپنے ساتھ سوار کر کیجئے'' مگر وہ شنرادگی کی شان میں تھے، کہنے لگے: ''یہ کیونکر ممکن ہے کہ میں شہبیں سوار کراول، تم ان لوگول میں ہے نہیں ہو جو بادشاہوں کے ساتھ سوار ہو <del>سکت</del>ے میں۔'' حضرت معاویہؓ نے کہا:''اچھا! اپنے جوتے ہی دے دیجئے کہ ریت کی گرمی سے پچھ نی جاؤل'' مگر انہوں نے اس سے بھی انکار کردیا اور کہنے لگے: ''تمہارے کئے بس اتنا شرف کافی ہے کہ میری أونٹنی کا جو سایہ زمین پر پڑ رہا ہے اس پر یاؤں ر کھ کر چلتے رہو۔ مختصر میہ کہ انہوں نے نہ حضرت معاویدؓ کو سوار ہونے دیا اور نہ اس قیامت خیز گرمی سے بیخنے کا کوئی اور انتظام کیا اور سارا راسته حضرت معاویة نے پیدل طے کیا۔ ظاہر ہے کہ حفزت معاویہ بھی خاندانی اعتبار ہے پچھ کم زیبہ نہیں تھے وہ بھی سردارِ قریش کے بیٹے تھے،لیکن آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کی اطاعت کے لئے ببیثانی پرشکن لائے بغیران کے ساتھ چلتے رہے۔

گریبی وائل بن حجر خصرت معاوییا کے پاس اس وقت آتے ہیں جب وہ خلیفہ بن چکے ہیں تو حصرت معاوییا انہیں بہچاہتے ہیں اور وہ سارا واقعہ ان کی آٹکھوں کے سامنے کچر جاتا ہے، مگر اس کے باوجود وہ سب کچھے بھلا کر ان کی مجر پور مہمان داری کرتے ہیں اور ان کے ساتھ انتہائی عزّت و اکرام کا برتاؤ کرتے ہیں۔ اس واقعے ہے آپ کے اس واقعے سے آپ کے اخلاقِ کریمانہ، بلند حوصلگی اور عفو و درگزر کا کچھ انداز ہ لگایا جاسکتا ہے۔ عشق نبوی

آپ گوسرگار دو عالم صلی الله علیه وسلم سے گہراتعلق اورعشق تھا، ایک مرتبہ آپ کو پہتہ چلا کہ بصرہ میں ایک شخص ہے جو نبی کریم صلی الله علیه وسلم کے ساتھ بہت مشابہت رکھتا ہے، آپ نے وہاں کے گورز کو خط لکھا کہتم فوراً اسے عزّت واکرام کے ساتھ یبال روانہ کرو، چنانچہ اسے عزّت واکرام کے ساتھ لایا گیا، آپ نے آگے بڑھ کر ساتھ عبال روانہ کرو، چنانچہ اسے عزّت واکرام کے ساتھ لایا گیا، آپ نے آگے بڑھ کر اس کا استقبال کیا، اس کی بیشانی پر بوسہ دیا اور اس کو انعامات اور ضلعت سے نوازا۔ (۲) اس کا استقبال کیا، اس کی بیشانی پر بوسہ دیا اور اس کو انعامات اور ضلعت سے نوازا۔ (۲) ہوئے تھے اس عشق رسول کی بناء پر آپ نے سرکار دو جہاں صلی اللہ علیہ وسلم کے کئے بوئے ناخن، ایک کپڑا اور بال مبارک سنجال کر حفاظت کے ساتھ رکھے ہوئے تھے جن کے متعلق آپ نے اپنی وفات کے وقت وصیت کی کہ نہیں میری ناک، کان اور بال مبارک سنجال کر تفاظت کے دنیوں میں رکھ کر مجھے وفنا دیا جائے۔ (۳)

ای طرح وہ جا در جو نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے حضرت کعب بن زہیر "کو ان کا قصیدہ سن کر مرحمت فرمائی تھی ، اسے آپ نے رقم وے کر حاصل کیا تھا۔ (")

آن کا قصیدہ سن کر مرحمت فرمائی تھی ، اسے آپ نے نے رقم وے کر حاصل کیا تھا۔ "کی بہت می اداؤں میں سرکار دو عالم صلی الله علیہ وسلم کی اداؤں کی جھلک پائی جاتی تھی ، چنانچہ حضرت ابوالدرداء وضی الله عنه فرما اگرتے تھے کہ: -

میں نے نماز پڑھنے میں کسی کوآنخضرت صلی القدعلیہ وسلم کے ساتھ اتنا مشابہ نہیں پایا، جینے حضرت معاوییاً آپؓ کے مشابہ تھے۔

<sup>(1) -</sup> ابن عبدالبرز الاستيعاب تنحت الاصابه من "۳۰۵، مطبوعه معر، ايضاً تاريخ ابن خلدون ع: ۲ ص: ۸۳۵، مطبوعه بيروت به

<sup>(</sup>۲) المحبّر س: ۳۵ ـ

<sup>(</sup>٣) ابن اثنيَّا: تارثُ كالل خ:٣م عن:٣، ابن عبدالبرُّ الاحتيعاب فحت الاصابه ج:٣ عن: ١٣٨٠.

<sup>(</sup> ۴ ) تارتُّ ابْن خلدون عُ:۲ نس:۸۸ طبع بیروت به

<sup>(</sup>۵) بُلُخ الرّوائد والنّع الفوائد جيّه ص: ٣٥٧\_

نضرت معاويني ٣١٦ اور تاريخي حقائق

یہی عشق رسول تھا، جس کی وجہ سے آپ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہر قول وفعل کو دِل و جان سے قبول کرتے تھے۔

حضرت جبلہ بن تھیم بیان کرتے ہیں کہ ایک بار میں حضرت معاویہ گی خلافت کے دوران ان کے پاس گیا تو دیکھا کہ گلے میں رسی پڑی ہوئی ہے جے ایک پچھینچ رہا ہے اور آپ اس سے کھیل رہے ہیں، جبلہ بن تھیم کہتے ہیں کہ میں نے پچھیا: اے امیرالمؤمنین! یہ آپ کیا کر رہے ہیں؟

حضرت معاویہ ؓ نے جواب دیا: ''بیوتوف چپ رہوا میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بیفرماتے ہوئے سنا ہے کہ اگر کسی کے پاس بچہ ہوتو وہ بھی بچوں کی سی حرکتیں کرلیا کرے تاکہ بچہ خوش ہوجائے''۔ (۱)

#### اطاعت پيمبرگ

اطاعت رسول کی ایک نادر مثال وہ واقعہ ہے جومشکوۃ شریف میں منقول ہے کہ حضرت معاویہ اور اہل رُوم کے درمیان ایک مرتبہ سلح کا معاہدہ ہوا، سلح کی مدّت کے دوران آپ اپنی فوجوں کو رُوم کی سرحدوں پر جمع کرتے رہے، مقصد بیرتھا کہ جونہی مدّت معاہدہ ختم ہوگی فوراً حملہ کردیا جائے گا، رُومی حکام اس خیال میں ہوں گے کہ ایھی تو مدّت ختم ہوئی ہے اتنی جلدی مسلمانوں کا ہم تک پنچنا ممکن نہیں، اس لئے وہ حملہ کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار نہیں ہوں گے اور اس طرح فتح آسان ہوجائے گی، حملہ کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار نہیں ہوں گے اور اس طرح فتح آسان ہوجائے گی، حملہ کا مقابلہ کرنے ہوئی اور چیسے ہی مدّت پوری ہوئی آپ نے نوری قوت سے رُومیوں پر چنا نوری وہ لوگ اس نا گبانی حملے کی تاب نہ لاسکے اور پہیا ہونے گے، آپ رُوم کا ملاقہ فتح کرتے ہوئے جارہے تھے کہ ایک صحابی حضرت عمرہ بن عبہ پکارتے علاقہ فتح کرتے ہوئے لا غدر "مؤمن کا شیوہ وفا ہے، غدر و خیانت نہیں۔

آپ نے یو چھا: کیا بات ہے؟

وہ کہنے لگے: میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بیفرمائے سنا ہے کہ:

<sup>(1)</sup> ميوطني: تارتُّ الحُلفاء ص:۴هـ1\_

''جب ووقوموں کے درمیان کوئی صلح کا معاہدہ ہوتو اس معاہدے کی مدّت میں نہ تو کوئی فریق عہد کھولے، نہ باندھے ( یعنی اس میں کوئی تغیر نہ کرے ) یہاں تک کہ مدّت گزر جائے۔''

حضرت عمرو بن عبسة کا مقصد به تھا که اس حدیث کی رُوسے جنگ بندی
کے دوران جس طرح حمله کرنا ناجائز ہے، ای طرح وَشَمْن کے خلاف فوجوں کو لے کر
روانہ ہونا بھی جائز نہیں، چنانچہ جب حضرت معاویة نے سرکار دو جبال صلی الله علیہ
وسلم کا بیفرمان سنا تو فوراً علم دیا کہ فوجیں واپس ہوجا کیں، چنانچہ پورالشکر واپس ہوگیا
اور جو علاقہ فتح ہوچکا تھا اسے بھی خالی کردیا گیا۔ ایفائے عہد کی بید چبرت انگیز مثال
شاید ہی کسی اور قوم کے پاس ہو کہ عین اس وقت جبکہ تمام فوجیں فتح کے نشے میں چور
ہوں، صرف ایک جمله من کر سارا علاقہ خالی کرنے کا تھم دے دیا اور لشکر کا ایک ایک
فرد کسی حیل و جبت کے بغیر فوراً واپس لوٹ گیا۔

اسی طرح ایک بار حصرت ابومریم الاز دی رضی الله عنه آپؓ کے پاس گئے، آپؓ نے بوچھا کیسے آنا ہوا؟

کہنے لگے: میں نے ایک حدیث سی ہے وہ آپ کو سنانے آیا ہوں، اور وہ حدیث سی ہے وہ آپ کو سنانے آیا ہوں، اور وہ حدیث سی ہے کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بیہ کہتے سنا، آپ فرما رہے تھے کہ: ''جس شخص کو اللہ نے مسلمانوں پر مقرر کیا اور اس نے مسلمانوں اور اپنے درمیان پر دے حائل کردے گا۔'' ابومریم بردے حائل کردے گا۔'' ابومریم الازدیؓ بیان کرتے ہیں کہ جیسے ہی مجھ سے حضرت معاویہؓ نے یہ حدیث سی فوراً تھم ویا کہ ایک آ دمی مقرر کیا جائے جولوگوں کی حاجتوں کو ان کے سامنے پیش کرتا رہے۔ ('')

خشيت ِبارى تعالى

حضرت معاویدرضی الله عند کے بارے میں ایسے بہت سے واقعات ملتے

 <sup>(1)</sup> مشكلوة المصابيح، باب الامان ص:٣٧٤، مطبوعه نور محمد كرا چي، رواه البوداؤد والتر ندى -

<sup>(</sup>٢) حافظ ابنَ كثيرٌ: المبدأية والنهابية عُنْ ٨ ص:٢٦١.

هشرت معاوییّ هانق اور تاریخی حقائق

ہیں جن سے آپؓ کے خوف و خثیت اور فکر آخرت کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ آپؓ مواخذہ قیامت کے عبرت آموز مواخذہ قیامت کے عبرت آموز واقعات من کرزار وقطار روتے تھے۔

علامہ ذہبی ؓ نے اپنی تاریخ میں نقل کیا ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ ایک جمعہ کو دشق کی جامع مسجد میں خطبہ و ہے کہ حضرت ایک اور فر مایا: –
ان الممال مالنا و الفی فیئنا، من شئنا أعطینا و من شئنا منعنا.
ترجمہ: – جو کچھ مال ہے وہ سب ہمارا ہے اور جو کچھ مال ننیمت
ہے وہ بھی صرف ہمارا ہے، ہم جس کو جاہیں گے دیں گے اور جس کے حاور جس سے جا ہیں گے دیں گے اور

آپؓ نے بیہ بات کہی، کسی نے اس کا جواب نہ دیا، اور بات آئی گئی ہوگئی، دُوسرا جمعہ آیا اور آپؓ خطبے کے لئے تشریف لائے تو آپؓ نے پھریہی بات دُہرائی، پھرکسی نے جواب نہ دیا اور خاموثی طاری رہی، تیسرا جمعہ آیا اور آپؓ نے پھریہی فرمایا تو ایک آ دمی کھڑا ہوا اور کہنے لگا:-

'' ہرگز نہیں! مال ہمارا ہے اور مال نہیمت کا مال بھی ہمارا ہے، جو ہمارے اور
اس کے درمیان حاکل ہوگا، ہم تکواروں کے ذریعے اللہ تک اس کا فیصلہ لے جائیں
گے۔'' میہن کر آپٹ منبر سے اُنر آئے اور اس آ دمی کو بلا بھیجا اور اندر لے گئے، لوگوں
میں چہمیگوئیاں ہونے لگیس، آپٹ نے حکم دیا کہ سب دروازے کھول دیئے جائیں اور
لوگوں کو اندر آنے دیا جائے، لوگ اندر گئے تو دیکھتے ہیں کہ وہ حضرت معاویہ کے
ساتھ بیٹھا ہوا ہے۔

حضرت معاوینے نے فرمایا: اللہ اس شخص کو زندگی عطا فرمائے، اس نے مجھے زندہ کردیا، میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا تھا، آپ فرمائے تھے: ''میرے بعد کچھ حکمران ایسے آئیں گے جو (غلط) بات، کہیں گے اور ان پرنکیر نہیں ہوگی اور

<sup>(1)</sup> تزمَدَى، ابواب الزبد، بحواله تاريخ اسلام، از شاه معين الدين ندوى خ:۲ تس:۳۴ مطبوعه المظلم تربيع

ایسے حکران جہنم میں جائیں گے' تو میں نے یہ بات پہلے جمعہ کو کی اور کسی نے جواب نہ دیا تو میں ورائیں نے جواب نہ دیا تو میں ورائیں میں بھی ان حکرانوں میں سے نہ ہوجاؤں، پھر ڈوسرا جمعہ آیا اور آیا اور اس میں بھی یہ واقعہ چیش آیا تو مجھے اور فکر ہوگئی، یہاں تک کہ تیسرا جمعہ آیا اور اس مخص نے میری بات پر نکیر کی اور مجھے ٹوکا تو مجھے اُمید ہوئی کہ میں ان حکرانوں میں سے نہیں ہول۔

# سادگی اورفقر واستغناء

حضرت معاویہ رضی اللہ عند کے مخالفین نے اس بات کا پرو بیگنڈا بڑی شدّ و مدّ کے ساتھ کیا ہے کہ آپ آیک جاہ پیندانسان تھے، حالانکہ حقیقت اس کے برعکس ہے۔
حضرت ابومجلز ﷺ سے روایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ ایک بار حضرت معاویہ گو کسی مجمع میں جانے کا اتفاق ہوا تو وہاں جولوگ موجود تھے وہ احتراماً آپ کے لئے کھڑے ہوگئے، مگر آپ نے اس کوبھی ناپیند کیا اور فرمایا:۔

ایسا مت کیا کرو! کیونکہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے سنا ہے کہ جو شخص اس بات کو پیند کرتا ہو کہ لوگ اس کے واسطے کھڑے ہوا کریں وہ اپنا شمانہ جہنم میں بنالے۔ (۲)

آپؓ کی سادگ کا عالم یہ تھا کہ یونس بن میسرہ کا بیان ہے کہ میں نے حضرت معاویۂ کو دمشق کے بازاروں میں دیکھا، آپؓ کے بدن پر پیوندگی ہوئی قمیص تھی اورآپؓ دمشق کے بازاروں میں چکر لگارہے تھے۔

اسی طرت ایک مرتبہ اوگوں نے آپ کو دمشق کی جامع مسجد میں خطبہ دیتے ہونے ویکھا کہ آپ کے کپڑوں پر پیوند لگے ہوئے ہیں۔ (\*)

<sup>(</sup>١) حافظ ذبين: تاريخ الاسلام ج:٢ ص:٣٢١ و٣٢٠ \_

<sup>(</sup>٢) الفتح الرباني على ترتيب مندالهام احدٌ ج:٢٢ س:٣٥٧

<sup>(</sup> ٣ ) حافظ ابن كثيرًا: البدايه والنهايه خ. A ص:٣٣٠

<sup>(</sup>٣) مافظا الن كثيرُ : الهبرانية والنهايي الن A ش Ard

سیاتو آپ کی طبعی سادگی اور استغناء کی شان تھی گرشام کی گورزی کے دوران آپ نے ظاہری شان وشوکت کے طریقے بھی اختیار کئے، اور اس کی وجہ بیتھی کہ یہ علاقہ سرحدی علاقہ تھا اور آپ چاہتے تھے کہ کفار کے دلوں پر مسلمانوں کی شان و شوکت کا دبد بہ قائم رہے، شروع شروع میں حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کوآپ کی بیہ ظاہری شان و شوکت نا گوار بھی ہوئی اور انہوں نے آپ سے اس کے متعلق باز پُرس کی، آپ نے جواب میں کہا: اے امیر المؤمنین! ہم ایک ایسی سرزمین میں بیں جہاں وُشمن کے جاسوں ہر وقت کشر تعداد میں رہتے ہیں، لبندا ان کو مرعوب کرنے کے لئے بی ظاہری شان وشوکت دکھانا ضروری ہے، اس میں اسلام اور اہلِ اسلام کی بھی عز ت ہے۔ شامری اس موقع پر حضرت عبد الرحمٰن بن عوف بھی حضرت عمر فاروق کے ہمراہ تھے،

ال موں پر مطرت مبدائر ہی بن موت میں مطرت ممر فاروں نے امراہ سے، وہ آپ کے اس حکیمانہ جواب کوس کر کہنے لگے: ''امیرالمؤمنین! دیکھئے کس بہترین طریقے سے انہوں نے اپنے آپ کوالزام سے بچالیا ہے۔''

حضرت عمر فاروق رضی الله عند نے جواب دیا: ''ای لئے تو ہم نے ان کے کا ندھوں پر بیہ بار گراں ڈالا ہے۔''(ا)

علم وتفقه

الله تعالی نے آپ کوعلوم دینیہ میں کامل دسترس اور کمال تفقہ عطا فرمایا تھا، ابنِ حزمؒ لکھتے ہیں: آپؒ کا شار ان صحابہؓ میں سے ہے جو صاحب فتویٰ ہونے کی حیثیت سے ہیں۔ نیز ابنِ حجرؒ نے بھی آپؓ کو ان صحابہؓ کے متوسط طبقے سے شار کیا ہے جو مسائلِ شرعیہ میں فتویٰ دیتے تھے۔ (۲)

حضرت ابن عباسٌ آپؓ کے متعلق فر مایا کرتے تھے: "إنه فقیه" لیعنی حضرت معاویة یقیناً فقیه ہیں۔

<sup>(</sup>۱) حافظ ائنِ كثيرٌ: البدايه والنهايه ج. ٨ ص:١٢٣ و ١٢٠٠\_

<sup>(</sup>٢) ابن حزمٌ: جوامع السيرة ص:٣٠٠\_

<sup>(</sup>٣) امّن فجرُّ: الإصابه في تمييز الصحابة ع: الص. ٢٢. م

آپؓ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک سونزیسٹھ احادیث مروی ہیں، اور آپ ؓ سے احادیث روایت کرنے والوں میں حصرت ابن عباسؓ، حصرت انس بن ما لکٌ، معاویةٌ بن خدرتج، حضرت عبدالله بن زبیرٌ، حضرت سائب بن بزیدٌ، حضرت نعمان بن بشيرٌ جيم صحابةٌ اور محد بن سيرينٌ، سعيد بن المسيبٌ، علقمه بن وقاصٌ، ابوادریس الخولانی ؓ اور عطیہ بن قیسؓ وغیرہ جیسے تابعین شامل ہیں۔ آپؓ اعلیٰ یائے کے خطیب تھے اور آپ کے خطبات عربی ادب میں ایک ممتاز حیثیت رکھتے ہیں، اسی طرح وہ حکیمانہ اقوال جو آپؓ ہے منقول ہیں، نہایت اہمیت کے حامل ہیں اور علم و حکمت میں اپنی مثال آپ ہیں۔ آپ نے اینے دور میں علم و حکمت کی سر پرستی کی، تاریخ اسلام میں آپ کے دور تک فن تاریخ کے اوراق بالکل سادہ تھے، سب سے يہلے آپ نے اس زمانے كے ايك متاز اخبارى عبيد بن شريه سے تاريخ قديم كى واستانیں، سلاطین عجم کے حالات اور زبانوں کی ابتداء اور اس کے پھیلنے کی تاریخ لکھائی، میمسلمانوں میں تاریخ کی سب سے پہلی کتاب تھی۔<sup>(۳)</sup>

ظرافت

آپؓ ایک ہنس مکھ اور خوش اخلاق انسان تھے، ادنیٰ سے ادنیٰ آ دمی آپ سے بغیر کسی خوف کے ملتا اور آپ سے ہرفتم کی فرمائش کردیتا، آپ سے اگر ممکن ہوتا تو پورا كروية ورنه الل دية ، ايك بار ايك شخص آت ك ياس آيا اور كهنج لكا: ميس ايك مکان بنا رہا ہوں، آپ اس میں میری مدد کردیجئے اور بارہ ہزار درخت عطا کردیجئے۔ آی نے یوچھا: گھر کہاں ہے؟

كينے لگا: ''بھرہ ميں!''

آپ نے یوچھا:"لمبائی چوڑائی کتنی ہے؟"

<sup>(</sup>١) ابن حزمٌ: جوامع السيرة عن: ١٤٧٥، سيوطيُّ: تاريخ الخلفاء ص: ١٣٩١ـ

٣٠٠) ابن حجرٌ: الأصابه ج:٣ ص:٣١٣\_

<sup>(</sup>٣) ابن نديم: الفهر ست ص:۱۳۲، بحواله تاریخ اسلام، شاه معین الدین ندوی ج:۲ ص:۳۳\_

اور تاریخی حقا کق

کہنے لگا:'' دوفرسخ لمبائی ہے اور دو ہی فرسخ چوڑ ائی۔''

آپؓ نے مزاحاً فرمایا:-

لا تقل دارى بالبصرة وللكن قل البصرة في دارى.

ترجمہ: - بیمت کہو کہ میرا گھر بھرہ میں ہے، بلکہ یوں کہو کہ بھرہ میرے گھر میں ہے۔(۱)

آپؓ کی بوری زندگی ننم وعمل کی زندگی تھی، آپؓ سے جتنا کچھ بن سکا آپؓ نے مسلمانوں اور عوام الناس کی اصلاح اور بہبود کے لئے کام کیا اور اس کے لئے اپنی یوری زندگی خرچ کردی، مگر اس کے باوجود جب مخالفین آٹ پر بے سرویا الزامات لگاتے اور آٹ کوطرح طرح کے اعتراضات کا نشانہ بناتے تو آٹے کو اس کا افسوں ہوتا، چنانجہ حضرت معاوییؓ ہے کسی نے یو چھا:-

كيابات بي آب ير برها يا جلداً كيا بي توجواب مين فرمايا:-

کیوں نہ آئے؟ جب دیکھنا ہوں اپنے سریر ایک اکھڑ جاہل آ دمی کو کھڑا یا تا ہوں جو مجھ پرفتم قتم کے اعتراضات کرتا ہے، اگر اس کے اعتراضات کا ٹھیک ٹھیک جواب دے دیتا ہوں تو تعریف کا کہیں سوال نہیں! اور اگر جواب دینے میں مجھ سے ذرا می چوک ہوجائے تو وہ بات جہارعالم میں پھیلادی جاتی ہے۔

١٠ هين جبكه آپ عمر كي الهتروي منزل ہے گزر رہے تھے، آپ كي طبیعت کچھ ناساز ہوئی اور پھرطبیعت خراب ہوتی چلی گئی، اورطبیعت کی ناسازی، مرض وفات میں تبدیل ہوگئ، ای مرضِ وفات میں آپؓ نے خطبہ دیا جو آپؓ کا آخری خطبہ تھا، اس میں اور باتوں کے علاوہ آپٹے نے فرمایا:-

> أيها الناس! إن من زرع قد استحصد وإني قد وليتكم ولن يىليكم أحدٌ بعدي خير منّى وإنّما يليكم من هو شر

<sup>(</sup>۱) حافظ ابن كثيرٌ: البدايه والنهايه ج: ۸ ص: ۱۴۹ ـ

<sup>(</sup>٢) حافظ ابن كثيرٌ: المدايه والنهايه ج: ٨ ص: ١٣٠٠\_

منی کما کان من ولیکم قبلی خیرًا منی. (۱) ترجمہ: - اے لوگو! بعض کھیتیاں الی ہیں جن کے کٹنے کا وقت قریب آچکا ہے، میں تمہارا امیر تھا، میرے بعد مجھ سے بہتر کوئی امیر نہ آئے گا، جو آئے گا مجھ سے گیا گزرا ہی ہوگا، جیسا کہ مجھ سے پہلے جوامیر ہوئے وہ مجھ سے بہتر تھے۔

اس فطبے کے بعد آپ نے تجہیز و تلفین کے متعلق وصیت فرمائی، فرمایا: کوئی عاقل اور سمجھ دار آدمی مجھے عسل دے اور اچھی طرح عسل دے، پھر اپنے بیٹے یزید کو بلایا اور کہا: اے بیٹے! بیس ایک مرتبہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تھا، آپ اپنی عاجت کے لئے نکئے، بیس وضو کا پانی لے کر پیچھے گیا اور وضو کرایا، آپ نے اپنے جسم مبارک پر پڑے ہوئے دو کیڑوں میں سے ایک کیڑا مجھے عنایت فرمایا، وہ میں نے مبارک پر پڑے ہوئے دو کیڑوں میں سے ایک کیڑا مجھے عنایت فرمایا، وہ میں نے حفاظت سے رکھ لیا تھا، اسی طرح آپ نے ایک بار اپنے بال اور ناخن مبارک کا فی تو میں نے انہیں جمع کر کے رکھ لیا تھا، تم کیڑے کو تو میرے کفن کے ساتھ رکھ دینا اور پھر ارحم ناخن اور بال مبارک میری آئکھ، منہ اور سجدے کی جگہوں پر رکھ دینا اور پھر ارحم الراحمین کے حوالے کردینا۔

آپ نے یہ وصیت کی اوراس کے بعد مرض بڑھتا گیا یہاں تک کہ دمشق کے مقام پر وسطِ رجب ۱۰ ھیں علم،حلم اور تدبر کا بدآ فتاب ہمیشہ کے لئے غروب ہوگیا۔ اِنَّا لِللّٰہِ وَإِنَّاۤ اِللّٰهِ وَإِنَّاۤ اِلْیُهِ وَاجْعُونَ.

آپؑ کی نمازِ جنازہ حضرت ضحاک بن قیسؓ نے پڑھائی اور دمشق میں ہی باب الصغیر میں آپؓ کی تدفین ہوئی، صحح قول کے مطابق آپؓ کی عمر اٹھتر سال تھی۔ (۳) علامہ ابنِ اخیرؓ نے اپنی تاریخ کامل میں نقل کیا کہ ایک دن عبد الملک

<sup>(</sup>۱) حواله مذكوره بالاح:۸ ص:۱۳۱

<sup>(</sup>٢) أَبَنِ عبدالبِرُّ: الاستيعاب تحت الأصاب عن ٣٠٠ ص:٨٥٥، أَبَنِ اثبَيِّ: تاريخ كامل عن ٢٠ ص:٢، ابن كثيرٌ: البدامية والنهامية ج:٨ ص:١٨١\_

<sup>(</sup>٣) ابن ججرٌ: الاصابه ج:٣ ص:٣١٣، ايضًا ابن خلدون ج:٣ ص:٣٣، مطبوعه بيروت \_

<sup>(</sup>٤) ابن عبدالبرن الاستيعاب تحت الاصابه ج.٣ ص: ٣٥٨\_

اور تاریخی حقا کق

بن مروان آٹ کی قبر کے قریب سے گزرے تو کھڑے ہو گئے اور کافی دیر تک کھڑے رہے اور ؤعائے خیر کرتے رہے۔ایک آ دمی نے یوچھا کہ: بیکس کی قبرہے؟ عبدالملك بن مروان نے جواب دیا:-

> قبر رجل كان والله فيما علمته ينطق عن علم ويسكت عن حلم، إذا أعظى أغنى و إذا حارب أفني ثم عجل له الدهر (۱) ما أخره لغيره ممن بعده هذا قبر أبي عبدالرحمٰن معاوية. ترجمہ:- بیاں شخص کی قبر ہے کہ جب بولتا توعلم و تدبر کے ساتھ پولٹا تھا، اور اگر خاموش رہتا تو حلم و بُر دیاری کی وجہ ہے خاموش ربتاتھا، جسے دیتا ہے غنی کردیتا، جس سے لڑتا اے فنا کرڈالیا۔

آپؓ کے دورِ حکومت پرایک شیعہ مؤرّ خ کا تبھرہ

مضمون کے آخر میں اس تبصرے کونقل کردینا غیرمناسب نہ ہوگا جو ساتویں صدی ہجری کے مشہور مؤرّخ ابن طباطبا نے اپنی کتاب''الفخری'' میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور ان کے دورِ حکومت بر کیا ہے۔ اس تبصرے کی اہمیت اس لئے بھی زیادہ ہے کہ بیتھرہ ایسے مؤرّخ نے کیا ہے جوشیعہ ہے اور اثناعشری طبقے سے تعلق رکھتا تھا، اگر چہ اس تبھرے میں کہیں کہیں انہوں نے جانب داری سے بھی کام لیا ہے، مگر بحیثیت مجموعی اس میں تعصب کم اور حقیقت کا عضر زیادہ غالب ہے۔ ابن طباطبا ا بني كتاب مين لكھتے ہيں:-

> حضرت معاوییّهٔ وُنیوی معاملات میں بہت ہی دانا تھے، فرزانہ و عالم تھے، حکیم اور باجبروت فرمال روا تھے سیاست میں کمال حاصل تھا، اور وُنیاوی معاملات کوسلجھائے کی انھی استعداد رکھتے تھے، دانا تھے، ضیح و بلیغ تھے، حلم کے موقع برحلم، اور مختی کے موقع بر سختی بھی کرتے تھے،لیکن حکم بہت غالب تھا، بخی تھے، مال خوب دیتے تھے، حکومت کو پیند کرتے تھے بلکہ اس سے دلچپی تھی، رعایا

<sup>(1)</sup> این اثیرٌ: تاریخ کامل جی:۸ ص:۵\_

کے شریف لوگوں کو انعامات سے نوازتے رہتے تھے، اس لئے قريشي شرفاء مثلاً عبدالله بن عباسٌ، عبدالله بن زبيرٌ، عبدالله بن جعفر طيارٌ،عبدالله بن عمرٌ،عبدالرحمٰن بن الي بكرٌ، ابان بن عثمان بن عفانؓ، اور خاندان ابوطالب کے دُوس بے لوگ دمشق کا سفر کر کے ان کے پاس جاتے تھے اور (حضرت) معاویہؓ خاطر تواضع اور مہمان نوازی کے علاوہ ان کی ضروریات یوری کرتے رہتے۔ پیہ لوگ ہمیشہ ان سے سخت کلامی کرتے اور نہایت نالیندیدہ انداز ہے پیش آتے، لیکن بہم تو اسے بنبی میں أڑادیتے اور بھی سنی اُن سَیٰ کردیتے ، اور جب ان حفزات کو رُخصت کرتے تو بڑے اعلیٰ تحا نُف اور انعامات دے کر رُخصت کرتے۔ ایک بار انہوں نے ایک انصاری کے یاس یانچ سودینار یا درہم سیجے، انصاری نے بہت کم خیال کیا اور اینے بیٹے سے کہا کہ: بیر قم لے جاؤ اور (حضرت) معاوییا کے منہ پر مارکر واپس کردو، پھر اس ہے قتم دے کر کہا کہ جیسا میں نے بتایا ہے ای طرح کرے، وہ رقم لے کر ( حضرت ) معاویہؓ کے پاس پہنچا اور کہا:۔

اے امیر الکومنین! میرے والد گرم مزان اور جلد باز بین، انہوں نے سم دے کر ایسا تھم دیا ہے اور میں ان کے خلاف جانے کی قدرت نہیں رکھتا، یہ سن کر (حضرت) معاویہ نے اپنے پر ہاتھ رکھ دیا اور کہا کہ: تمہارے والد نے جو کچھ تھم دیا ہے اسے پورا کرلو، اپنے پچا کے (یعنی میرے) ساتھ نری بھی طحوظ رکھو (یعنی زور سے نہ مارو)، وہ صاحبزاوے شرما گئے اور رقم ڈال دی، حضرت معاویہ نے رقم ڈگئی کرے انصاری کو بجوادی۔ ان کے لڑے بین کو جب خبر ہوئی تو غصے میں اپنے والد کے پاس ان کے لڑے بین، اندیشہ ہے ان اور کہا: آپ حلم میں مبالخے سے کام لینے لگے بیں، اندیشہ ہے آیا اور کہا: آپ حلم میں مبالخے سے کام لینے لگے بیں، اندیشہ ہے

حضرت معاوييًّ اور تاريخي حقائل

کہ لوگ اسے آپ کی کمزوری اور بزدلی پرمحمول کرنے لگیں گے۔ انہوں نے جواب دیا کہ: بیٹے! حکم میں نہ کوئی ندامت کی بات ہے، نہ بُر ائی کی، تم اپنا کام کرواور مجھے میرے حال پر چھوڑ دو۔ اس قتم کے کردار نے (حضرت) معاویۃ کو خلیفہ عالم بنادیا اور مہاجرین وانصار میں ہر وہ شخص ان کے آگے جھک گیا جو اپنے آپ کو ان سے زیادہ حق دارِ خلافت مجھتا تھا، (حضرت) معاویۃ مدہر ترین انسان تھے، (حضرت) عمر بن خطابہ نے ایک بار اہل مجلس سے فرمایا:۔

تم لوگ قیصر و تسریٰ اور ان کی سیاست کی تعریف کرتے ہو حالانکہ تمہارے اندر معاویہ موجود ہیں۔

(حضرت) معاویۃ کئی حکومتوں کے مر لی، کئی اُمتوں کی سیاست حلانے والے اور کئی ملکوں کے راعی تھے، حکومت میں انہوں نے بعض ایس چیزیں بھی ایجاد کیں جوان سے پہلے کسی نے نہیں کی تھیں، مثلًا انہوں نے سب سے سلے فرماں رواؤں کے لئے ہاڈی گارڈ مقرَر کئے جو ان کے سامنے بتھیار تانے رہتے تھے، اور جامع مسجد میں انہی نے مقصورہ تبار کرایا جس میں فر ماں روا اور خلیفہ، لوگوں ہے الگ الگ ہوکر تنہا نماز ادا کر سکے۔ امیر المؤمنین علیہ السلام (حضرت علیؓ) کے ساتھ جو کچھ پیش آیا، اس کے خوف ہے (حضرت) معاویہ نے ایبا کیا ....اور انہی نے سب ہے پہلے برید (ڈاک) کا وہ طریقہ اختیار کیا جس سے جلد جلدخبر س مل جایا کریں۔''برید'' ہے مرادیہ ہے کہ مختلف جگہوں ر نہایت چست شہبوارمتعین کردیئے جا کیں تا کہ جہاں ایک تیز رفمّار خبررسال نينيج اور اس كالكھوڑا تھك چكا ہوتو دُوسرا شہسوار دُوسرے تازہ دَم گھوڑے برآگے روانہ ہوجائے اور اس طرح ایک چوکی سے دوسری چوکی تک تیزی کے ساتھ خبر پہنچ جائے۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ملکی معاملات میں ایک نیا محکمہ جے ''دیوانِ خاتم'' کہتے ہیں (یعنی مہریں ثبت کرنے کا محکمہ) قائم کیا، یہ دُوسرے قابلِ اعتبار محکموں میں سے ایک تھا، بنی عباس تک بیہ طریقہ جاری رہا، پھر بعد میں ترک کردیا گیا۔ ''دیوانِ خاتم'' کا مطلب یہ ہے کہ یہ ایک محکمہ تھا جس میں گئ ملاز مین ہوتے، جب کسی معاملے میں خلیفہ کے و شخطوں سے کوئی تھم صادر ہوتا تو وہ پہلے اس محکمے میں لایا جاتا اور اس کی ایک کابی یہال نہی کرنی جاتی اور اس محکمے کے افسرِ اعلیٰ کی مہر لگادی کردیا جاتا، اس کے بعد اس محکمے کے افسرِ اعلیٰ کی مہر لگادی جاتی۔ حضرت معاویہ معاملات و نیوی کوحل کرنے میں ہمیشہ مصروف کار رہے تھے، ان کی فرماں روائی برای مشحکم تھی اور پہیدہ معاملہ ان کے لئے آسان تھا۔

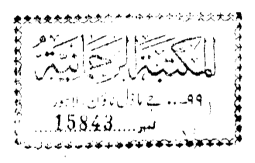
عبدالملک بن مروان کو دیکھئے، وہ اس مضمون کو کس خوبی سے ادا کرتے ہیں، یہ جب حضرت معادیدؓ کی قبر پر گئے اور ان کے لئے دُعائے خیر کرنے لگے تو ایک شخص نے پوچھا کہ:-اے امیر المؤمنین! یہ کس کی قبر ہے؟

انہوں نے جواب دیا کہ: جہاں تک میراعلم اس شخص کے بارے میں ہے، وہ یہ ہے کہ صاحب قبر پوری واقفیت کے بعد بولتا تھا اور علم کی وجہ سے خاموش رہتا تھا، جسے دیتا اسے غنی کردیتا، اور جس سے لڑتا اسے فنا کرڈالتا تھا۔ (حضرت) عبداللہ بن عباس جو بڑے نقاد تھے، کہتے ہیں کہ:-

ریاست فرمال روائی کی طرف توجہ دینے میں (حضرت) معاویہؓ سے زیادہ لائق میں نے اور کسی کونہیں دیکھا۔ (')

\*\*\*

<sup>(1)</sup> ابن طباطبا: الفخري ص: ١٢٩، مطبوعه ادارهٔ ثقافت اسلاميه، لا مورب



Commence of the property of the party of the

